
ISSN 1335­8081

ACTA
FACULTATIS THEOLOGICAE
UNIVERSITATIS COMENIANAE BRATISLAVENSIS

ROČNÍK XXII  |  ČÍSLO 2/2025

Články

Newmanovo zakotvenie v posthumeovskej realistickej metafyzike
JEFFREY DIRK WILSON 1

Odkaz diela Pierra Teilharda de Chardina pre súčasnosť
ZLATICA PLAŠIENKOVÁ 17

Princíp pluralizmu v myslení Jacquesa Maritaina a Ladislava Hanusa
OĽGA GAVENDOVÁ 35

Sociálny rozmer človeka v myslení Edity Steinovej
JOZEF URAM 53

Apoštolská exhortácia Marialis Cultus a jej stála aktuálnosť v živote Katolíckej cirkvi
ANTON ADAM 72

Kompetencie učiteľa náboženskej výchovy v kontexte reformy školstva na Slovensku
TIBOR REIMER 93

Inauguračná prednáška

Perspektívy kerygmatickej teológie 
v prostredí akademickej teologicko­duchovnej formácie       
ĽUBOMÍR HLAD 106

Knižná recenzia
OĽGA GAVENDOVÁ 129

Autori príspevkov 132



ACTA
facultatis theologicae
Universitatis Comenianae Bratislavensis
Ročník XXII. (2025), číslo 2, vychádza dvakrát do roka 
Dátum vydania: 12/2025
Vydáva: Rímskokatolícka cyrilometodská bohoslovecká fakulta Univerzity Komenského 
v Bratislave, Kapitulská 26, 814 58 Bratislava 1, IČO: 0039786510
Adresa redakcie: Rímskokatolícka cyrilometodská bohoslovecká fakulta Univerzity Komenského 
v Bratislave, Kapitulská 26, 814 58 Bratislava 1, tel.: 02/32 77 71 20, e­mail: acta@frcth.uniba.sk
Objednávky: Publikáciu si môžete objednať na e­mailovej adrese: kniznica@frcth.uniba.sk 
Predseda Redakčnej rady: prof. ThDr. Jozef KRUPA, PhD. (RKCMBF UK Bratislava, SK)
Redakčná rada: SSDr. Stefan ATTARD (University of Malta, Imsida, MT), prof. Dr. theol. Gloria 
BRAUNSTEINER, PhD. (TF TU Trnava, SK), Dr. Tobias HÄNER (Kölner Hochschule für Katho lische 
Theologie, DE), prof. Dr. phil. Emília HRABOVEC, PhD. (RKCMBF UK Bratislava, SK), doc. ThDr. 
Ing. Jozef JANČOVIČ, PhD. (RKCMBF UK Bratislava, SK), prof. ThDr. Viliam JUDÁK, PhD. 
(RKCMBF UK Bratislava, SK), doc. ThDr. Mária KARDIS, PhD. (GTF PU Prešov, SK), assoc. prof. 
Michael KIRWAN (Trinity College Dublin, IE), doc. ThDr. Branislav KĽUSKA, PhD. (PF KU Ružom ­
berok, SK), Dr. Gusztáv KOVÁCS (Pécsi Püspöki Hittudományi Főiskola, HU), prof. ThLic. Miloš 
LICHNER, D.Th. (TF TU Trnava, SK), doc. ThDr. Radoslav LOJAN, PhD. (TF KU Ru žomberok, SK), 
Dr. Jan POLÁK (Univerzita Palackého Olomouc, CZ), assoc. prof. Mark REASONER (Marian 
University in Indianapolis, USA), doc. ThDr. Tibor REIMER, PhD. (RKCMBF UK Bratisla va, SK), Dr. 
Paulo RODRIGUES (Université Catholique de Lille, FR), prof. Henryk SŁAWIŃSKI (Uniwersytet 
Papieski Jana Pawła II w Krakowie, PL), prof. Massimiliano VALENTE (Università Europea di Roma, 
IT), assoc. prof. Gabriele­Ausra VASILIAUSKAITE (Vytauto Didžiojo uni versi tetas, Kaunas, LT)

Všetky štúdie a články boli recenzované.
Výkonný redaktor: prof. ThDr. Jozef KRUPA, PhD. (RKCMBF UK Bratislava, SK) 
Vyšlo ako elektronická verzia publikácie. Elektronická verzia časopisu je primárna. 
The electronic version of the magazine is primary.
S cirkevným schválením Arcibiskupského úradu v Trnave 29. marca 2001, č. 1051/2001 
EV 1180/08  |  ISSN 1335­8081 (tlačená verzia)  |  ISSN 2644­6928 (online verzia)
Bankový účet: 7000149675/8180 Štátna pokladnica

Časopis ACTA facultatis theologicae Universitatis Comenianae Bratislavensis je zaradený v týchto 
databázach: ERIH PLUS (European Reference Index for the Humanities and Social Sciences); 
CEJSH (The Central European Journal of Social Sciences and Humanities).

Publikácia je šírená pod licenciou Creative Commons CC BY­SA 4.0 (vyžaduje sa: povinnosť 
uvádzať pôvodného autora, povinnosť odvodené dielo zdieľať pod rovnakou licenciou ako pôvodné 
dielo). Viac informácií o licencii a použití diela: https://creativecommons.org/licenses/by­sa/4.0/

Príspevky na publikovanie sa požadujú v elektronickej podobe (e­mail). Je potrebné ich dodať v do ­
kumente typu doc (MS Word) alebo docx (MS Word). Príspevky musia obsahovať abstrakt, kľúčové 
slová v slovenskom i anglickom jazyku, zoznam bibliografie a summary v anglickom jazyku. Ruko ­
pisy je potrebné dodať v type písma Times New Roman veľkosti 11 s riadkovaním 1 na stránke A4 so 
štandardnými rozmermi. Pokyny pre autorov príspevkov do časopisu ACTA nájdete zve rej ne né na: 
http://www.frcth.uniba.sk. Redakcia si vyhradzuje právo upraviť titulok príspevku a vykonať potreb ­
né jazykové a štylistické úpravy. Nevyžiadané rukopisy sa nevracajú. 

Contents

Articles

Newman’s Groundwork for a Post­Humean Realist Metaphysics
JEFFREY DIRK WILSON 1

The Legacy of Pierre Teilhard de Chardin for the Contemporary World
ZLATICA PLAŠIENKOVÁ 17

The Principle of Pluralism in the Thought of Jacques Maritain and Ladislav Hanus
OĽGA GAVENDOVÁ 35

The Social Dimension of Human Being in the Thought of Edith Stein
JOZEF URAM 53

The Apostolic Exhortation Marialis Cultus and its Continuing Relevance 
in the Life of the Catholic Church
ANTON ADAM 72

The Competencies of Teachers of Religious Education 
in the Context of the Educational Reform in Slovakia
TIBOR REIMER 93

Inaugural lecture

Perspectives of Kerygmatic Theology 
in the Setting of Academic Theological­Spiritual Formation
ĽUBOMÍR HLAD 106

Review
OĽGA GAVENDOVÁ 129

Authors of contributions 132



Články Newmanovo zakotvenie v posthumeovskej realistickej metafyzike

Newmanovo zakotvenie v posthumeovskej
realistickej metafyzike

Jeffrey Dirk Wilson

Abstrakt:
Tento článok sa zaoberá najskôr problematikou odpovedí Davida Huma na Descarta a
potom aj Newmanovým vyvrátením Huma. V rámci toho prichádza autor k záveru, že
poznanie mimo zmyslových skutočností je možné, a po druhé, že príčinnosť je reálna.
Hume ukazuje, že nemožno dokázať existenciu mimo zmyslových realít na základe
obrazov v mysli, čím ruší realistickú epistemológiu Descarta aj Tomáša Akvinského. Ak
totiž neexistuje podklad pre získanie poznatkov o mimo zmyslových realitách, potom
neexistuje ani podklad pre realistickú metafyziku. V nadväznosti na prácu M. Jamie
Ferreirovej autor ukazuje, že priamo u Huma existuje implicitný konflikt medzi jeho
skepticizmom a naturalizmom. Humovo vlastné riešenie tohto konfliktu spočíva v tom,
že svoj naturalizmus založený na tvorení predstáv priraďuje človeku ako bytosti vo svete
a svoj skepticizmus založený na intelekte filozofickému skeptikovi. Newman vychádza
z Humovho naturalizmu a poráža Humov skepticizmus tým, že potvrdzuje to, čo ľudia
poznávajú už ako živé bytosti, totiž že vonkajší svet existuje, a filozofa potom chápe
ako ľudskú bytosť v takomto svete. V protiklade k Humovmu názoru, že príčina je buď
neskutočná, alebo prinajmenšom nepoznateľná, Newman rozlišuje postupnosť, poriadok
a príčinu ako istý druh vylepšenia v chápaní Humovej nutnej súvislosti alebo príčinnosti,
a to v dvoch variantoch stabilnej súvzťažnosti: náhodná, ale zákonitá postupnosť a
zoradená, ale nezapríčinená postupnosť. Newman tak odpovedal Humovi na jeho vlastné
podmienky úplne v rámci britskej empirickej tradície a vytvoril základ pre skutočne
modernú a posthumovskú realistickú epistemológiu a metafyziku.

Kľúčové slová: poznanie – zmyslová skutočnosť – príčinnosť – epistemológia –
metafyzika

Newman bol nasiaknutý britskou empirickou tradíciou. V rámci toho sa zoberal
aj textami Davida Humea (1711 – 1776), ktorý zasadil rozhodujúci úder realistickej
metafyzike a epistemológii tým, že len na dvoch stranách svojho Skúmania
o ľudskom rozume (12, 1) stanovil, že všetko, čo tvrdíme, že vieme o svete,
je len na základe odtlačku udalostí v našich predstavách. Všetka nasledujúca
moderná (kvázi-moderná) filozofia sa preto musí zaoberať iba týmto problémom.
Newmanovu metafyziku a epistemológiu tak, ako sú uvedené v jeho Gramatike

ACTA 2/2025 1



Newmanovo zakotvenie v posthumeovskej realistickej metafyzike Články

súhlasu, možno čítať ako odpoveď Humeovi z prostredia britskej empirickej
tradície, na rozdiel napríklad od Kantovej odpovede, ktorá pochádzala – aspoň
čiastočne – z tradície racionalistickej.

V tejto prednáške teda zaznejú Humeove teórie, a potom sa zameriame aspoň
na časť Newmanovej odpovede, kde sa po prvé konštatuje, že poznanie mimo
zmyslových skutočností je možné, a po druhé, že príčinné vzťahy sú skutočné.1

1. Možnosti poznania

12. oddiel prvého Humeovho Skúmania má názov: O akademickej čiže skeptickej
filozofii.2 Hume zavádza pre každé štúdium a pre každú filozofiu tri druhy
skepticizmu: predbežný, súbežný a následný. Predbežný skepticizmus stotožňuje
s René Descartesom (1596 – 1650), pre ktorého bola pochybnosť základným
metodologickým východiskom. Hume poznamená, že takýto skepticizmus je ako
metóda nepoužiteľný pre získanie všeobecných tvrdení. Píše: „Žiadne uvažovanie
nás nedokáže priviesť do stavu istoty a presvedčenia o jestvovaní nejakej veci.“3

Z tohto odmietnutia sa dá vyvodiť, že Hume považuje stav istoty a presvedčenia
za dobrú vec, čím sa bude táto prednáška zaoberať neskôr.

Hoci pre charakteristiku druhého druhu skepticizmu Hume nepoužíva termín
súbežný, ale skôr umiernený, tretí druh skepticizmu nazýva priamo následný,
a preto medzi predbežným a následným existuje len jediná logická možnosť,
ktorou je súbežnosť. Tento druhý typ skepticizmu je súbežný so štúdiom alebo
filozofiou, teda vinie sa celým filozofickým skúmaním a bádaním. Pochybnosť je
teda súbežná, je súčasťou takéhoto výskumu. Pochybnosť sa rodí so začiatkom
výskumu, a prestáva až s koncom výskumu. Je to skepticizmus takpovediac „od
deviatej do piatej“. Nezasahuje teda do každodenného života a nijako sa nespája
s každodennými starosťami a spôsobilosťami, ktorých sa priamo netýka. To
implicitne znamená koniec filozofického spôsobu života. V pochybnostiach človek
nežije, pretože pochybnosť znemožňuje život, ako to tvrdí Hume už vo svojej
kritike descartovského skepticizmu. Jedna vec je človek konajúci vo svete a druhá
vec je človek ako filozof – od úvodného hvizdu po záverečný hvizd. Vzhľadom
na chválu, ktorou Hume zahŕňa tento umiernený, čiže súbežný skepticizmus, sa

1 JAMIE FERREIRA, M. Scepticism and Reasonable Doubt: The British Naturalist Tradition inWilkins,
Hume, Reid and Newman. Oxford: Oxford University Press, 1986, s. vii: „Útok na skepticimus bol
prvoradým zámerom oboch, Reida i Newmana, a Hume s Lockom boli jednoznačne ich cieľmi.“

2 HUME, D. An Enquiry Concerning Human Understanding, A Letter from a Gentleman to
His Friend in Edinburgh. In: STEINBERG, E., ed. David Hume: An Enquiry Concerning Human
Understanding, A Letter from a Gentleman to His Friend in Edinburgh, An Abstract of A Treatise of
Human Nature. Hackett Publishing Company, 1993, s. 102.

3 HUME, Enquiry, s. 103.

2 ACTA 2/2025



Články Newmanovo zakotvenie v posthumeovskej realistickej metafyzike

dá predpokladať, že je to aj jeho vlastný postoj. Metóda, ktorú opisuje, je totiž
metódou, ktorú použil vo svojej Rozprave o ľudskej prirodzenosti aj priamo v tomto
svojom Skúmaní.

Následný skepticizmus predstavuje tvrdenie, že aj po skončení skúmania už
nie je ďalšie poznanie možné. Hoci Hume na tomto mieste textu nestotožní takýto
skepticizmus s pyrrhonizmom, zdá sa, že má na mysli práve túto krajnú formu
skepticizmu. Medzi jeho diskusiou o následnom skepticizme a ďalším odstavcom
totiž nie je logický prechod. Predkladá teraz svoj vlastný názor, alebo názory
pyrrhonizmu, alebo len skepticizmu vo všeobecnosti? Odpoveď nie je jasná. Jasné
však je, že v nasledujúcich ôsmich odsekoch4 zasadil ohromujúci úder filozofii
Descarta aj svätého Tomáša Akvinského. Hoci obe tieto filozofie stoja proti sebe,
každá z nich predpokladá, že človek môže dospieť k istote a (alebo) k pravde, že
svet existuje.

Stručne povedané, Hume využíva Descartove vlastné predpoklady, aby ukázal,
že žiadne poznanie sveta nie je možné. Na pochopenie Humeovho argumentu
bude možno užitočné uviesť kroky Descartovho dôkazu, že svet existuje.

1) Pochybujem o všetkom, o čom sa dá pochybovať.
2) Nepochybné je, že myslím, a ak „myslím, teda som“. Musím existovať.
3) Mám aj myšlienky, ktoré nie sú mnou vytvorené. Myšlienky ku mne

prichádzajú bez pozvania, napríklad keď okolo mňa niekto ide alebo keď
zašteká pes.

4) Možno teda som len mozog v nádobe, ktorý si myslí myšlienky vnuknuté
zlým duchom.

5) Ten duch však nemôže byť zlý, pretože mám aj myšlienky o tom, čo je
dobré, krásne a pravdivé, takže mi ich možno vštepil dobrý duch.

6) Môžem si predstaviť aj lepšieho génia a najlepšieho génia a – pretože
neexistuje nekonečný regres – aj toho najlepšieho z najlepších, ktorý sa
nazýva „Boh“.

7) Najlepší z najlepších géniov nemôže klamať; inak by existoval lepší génius,
totiž bytosť, ktorá by neklamala.

8) Keďže Boh neklame a vkladá do môjho myslenia predstavy o vonkajšom
svete, potom svet musí existovať.5

Hume začína svoj útok konštatovaním, ktoré vlastne urobí aj Descartes,
že zmyslové vnímanie nie je presné. Uvádza konkrétny príklad vizuálneho
skreslenia pri ponorení vesla do vody. Rozum musí opraviť mylné zdanie. Ďalej
všetci predpokladáme, že obrazy v mysli zodpovedajú reálnemu svetu mimo

4 HUME, Enquiry, s. 104-105.
5 Skrátenú verziu tohto argumentu uvádza Descartes v Rozprave o metóde správneho uvažovania 4.

V celom svojom rozsahu predstavil tento argument v Rozjímaniach o prvej filozofii.

ACTA 2/2025 3



Newmanovo zakotvenie v posthumeovskej realistickej metafyzike Články

našej mysle, že mentálne obrazy predpokladajú mimomentálne skutočnosti.
Poznamenáva – a to je dôležité pre neskoršie úvahy o Newmanovom stanovisku,
že „aj živočíšne stvorenia sa riadia podobnoumienkou a zachovávajú si tento názor
o vonkajších predmetoch vo všetkých svojich myšlienkach, zámeroch a činoch.“6

Ďalej tiež predpokladáme, že medzi mentálnymi obrazmi a mimomentálnymi
skutočnosťami existuje zhoda jedna k jednej. Keď vidím a počujem štekajúceho
psa, predpokladám, že mimo mojej mysle skutočne existuje skutočný pes, ktorý
skutočne šteká. V skutočnosti však Hume hovorí: „V mysli nemôže byť nikdy
prítomné nič iné ako obraz alebo vnem a zmysly sú len vstupnými otvormi,
ktorými sa tieto obrazy prenášajú, bez toho, aby boli schopné vyvolať akýkoľvek
bezprostredný stykmedzi mysľou a predmetom…Existencie, o ktorých uvažujeme,
keď hovoríme: tento dom a tamten strom, nie sú ničím iným ako vnemami v mysli
a prchavými kópiami či zobrazeniami iných existencií, ktoré zostávajú jednotné
a nesúvisiace.“7 Inými slovami, neexistuje spôsob, ako vyliezť z našej mysle a
skontrolovať, či mimo našej mysle existuje niečo, čo v skutočnosti zodpovedá
tomu, čo vidíme v našej mysli.

Tým sa vraciame k možnosti scenára mozgu v nádobe. Americký film Truman
Show je o obyčajnom mužovi menom Truman (hrá ho Jim Carrey), ktorý je
hviezdou komplexnej televíznej reality šou, kde on jediný nevie, že ide o televíznu
reality šou. Všetko je nastavené tak, aby Truman konal skutočne úprimne, aj keď
všetky ostatné udalosti sú nastražené. Na konci filmu Truman nájde schody, ktoré
vedú k dverám, cez ktoré unikne do skutočného sveta, zatiaľ čo televízni diváci na
celom svete oslavujú jeho oslobodenie. V skutočnom živote však žiadne schody
ani dvere z našich myslí neexistujú. Hume v Rozprave hovorí: „Len moja myseľ je
tým divadlom, kde sa odohráva všetko, čo zažívam a pozorujem.“8

„Filozofia sa tak ocitá v obrovských problémoch,“ tvrdí Hume, pretože sa
nemôže odvolávať na vonkajší svet. Vonkajší svet je len film, ktorý sa hrá v divadle
mojej mysle. Priamo to nepovie, ale pomôckou nie je ani pojem vrodených ideí,
lebo aj tie jednoducho podporujú scenár mozgu v nádobe. Hume je samozrejme
empirik, ale tvrdí, že ani o skúsenosť sa nedá oprieť, lebo aj to, čo nazývam
skúsenosťou, sa odohráva len v divadle mojej mysle.

Teraz sa púšťa do nevyvrátiteľného argumentu. Odsek je hutný a zničujúci.
Najprv sa pustí do Descarta a potom do Akvinského. Odvolávať sa na pravdivosť
Najvyššej bytosti, aby sme tým dokázali pravdivosť našich zmyslov, je určite veľmi
prekvapivý skrat. Keby sa jej pravdivosť viazala na túto záležitosť, potom by naše
zmysly boli úplne neomylné. Veď nie je možné, aby on niekedy klamal. Nehovoriac

6 HUME, Enquiry, s. 104.
7 HUME, Enquiry, s. 104.
8 HUME, Enquiry, s. 105.

4 ACTA 2/2025



Články Newmanovo zakotvenie v posthumeovskej realistickej metafyzike

o tom, že ak raz spochybníme vonkajší svet, nebudeme môcť nájsť argumenty,
ktorými by sme mohli dokázať existenciu Najvyššej bytosti alebo niektorého z jej
atribútov.9 Ak Boh nie je klamár, prečo potom musí rozum korigovať zmyslové
vnímanie? Keby Boh nebol klamár, určite by sme jednoducho videli svet taký,
aký je, bez zásahov a úprav. Tak sa zbavil karteziánskeho argumentu. Descartes
argumentuje od „ja“ (mysliacej veci) k Bohu a k svetu.

Akvinský naopak argumentuje od existencie sveta k existencii tvorcu sveta,
teda Boha. Hume sa vo svojej filozofii zameria aj na Akvinského. Ak to, čo
nazývam „svet“, je jednoducho film, ktorý sa hrá v divadle mojej mysle, čo iné
je Boh ako producent toho filmu – teda Descartov zlý duch alebo možno dobrý
duch, ako najlepšia možnosť. „Ja“ však stále zostávam ako mozog v nádobe.

Hume tak v niekoľkých rýchlych krokoch búra dve realistické epistemológie,
karteziánsku a tomistickú. Metafyzika, ako sa chápala od čias Platóna a Aristotela,
bola mŕtva. Každá moderná (aj každá kvázi-moderná) filozofia odvtedy musí na
Humeovu devastáciu metafyziky odpovedať alebo ju nejako zohľadniť. Hovorím
moderná a kvázi-moderná, pretože môžu existovať isté neo-filozofie, ako napríklad
neoaristotelizmus alebo neotomizmus, ktoré Humeovu problematiku fakticky
ignorujú. Takéto neo-filozofie však samé osebe nie sú moderné. Len sa vyskytujú
v modernej dobe.

Pri prechode k Newmanovej odpovedi Humeovi si najskôr všimnime, že Hume
sa dopúšťa filozofického prešľapu. Pre Descarta je „ja“ vec, ktorá myslí. Pre Humea,
akokoľvek to vezmeme, je „ja“ vec, ktorá si vymýšľa. Tento posun je pre Humeov
skepticizmus kľúčový. Hume bol v podstate presvedčený, že Descartes prestal
pochybovať príliš skoro. Descartes mal podľa neho pochybovať aj o samotnej
schopnosti, ktorou si bol taký istý, teda o ľudskom intelekte. Podľa Huma intelekt
skresľuje realitu ešte viac ako zmysly, pretože intelekt si môže vymýšľať a
aj si vymýšľa príbehy na vysvetlenie toho, čo je mimo skúsenosti. Napríklad
príbehy o takých veciach, ako je príčina. Hume správne tvrdí, že príčinnosť
nikdy nezažijeme. Zažijeme, že sa stane A, a potom sa stane B. Postupnosť
alebo spojenie A a B sú také konštantné, že intelekt si vymyslí príbeh o tom,
že A spôsobuje B. Napríklad, keď vodič auta zastaví na červenú, môže vždy
povedať: „Abrakadabra!“ Potom sa na semafore rozsvieti zelená. Vodič to opakuje
s rovnakým úspechom. Pravda, niekedy musí magické slovo vysloviť viackrát,
ale vždy to funguje. Možno všetko, čo nazývame príčinou, je práve takéto.10

Hume tu nielenže predkladá problém pre celú nasledujúcu filozofiu, ale
poskytuje aj základ pre jeho riešenie. M. Jamie Ferreirová poskytla doteraz
najdôveryhodnejší opis Newmanovej odpovede Humeovi. Poznamenáva, že

9 HUME, Enquiry, s. 105.
10 Hume takto argumentuje v odseku VII „O idei nevyhnutnej súvislosti“. HUME, Enquiry, 39-53.

ACTA 2/2025 5



Newmanovo zakotvenie v posthumeovskej realistickej metafyzike Články

Hume bol dôkladným skeptikom, no nebol len skeptikom. Jeho empirizmus ho
viedol k naturalizmu, ktorý bol aspoň čiastočne v rozpore s jeho skepticizmom.
Naturalizmus jeho obhajcovia aj odporcovia rámcovo považujú za filozofiu,
ktorá vylučuje úvahy o Bohu alebo o nadprirodzenom v akomkoľvek zmysle.
Aj prvá námietka svätého Tomáša proti názoru, že Boh existuje, zhŕňa ateistický
naturalizmus, a to niekoľko storočí pred príchodom všetkýchmoderných obhajcov
naturalizmu: „Všetky prirodzené veci možno zredukovať na jeden princíp, ktorým
je príroda a všetky dobrovoľné veci možno zredukovať na jeden princíp, ktorým
je ľudský rozum alebo vôľa. Preto nie je potrebné predpokladať existenciu Boha.“11

V Humeových spisoch je veľa dôkazov pre takýto ateistický naturalizmus.
Ferreirová presvedčivo argumentuje v prospech Humeovho chápania naturalizmu,
ktoré vopred nevylučuje možnosť existencie Boha a slúži Humeovým cieľom
zmierniť skepticizmus.12 V krátkosti zhrňujúc svoje stanovisko Ferreirová ukazuje,
že okrem Humeových kategórií dôkazovej argumentácie a pravdepodobnosti
existuje aj kategória takého „dôkazu“, keď argumentácia nie je možná, ale istota
je napriek tomu možná.13 Hume však nevysvetľuje, ako môže dôkaz poskytnúť
najvyššiu istotu. O to sa podľa Ferreirovej pokúšajú Thomas Reid (1710 – 1796) aj
Newman.14

Tým chcem naznačiť, že napätie, ktoré Ferreirová identifikuje, dokazuje Hume
v prvom Skúmaní (odsek XI: O zvláštnej prozreteľnosti a budúcom stave) a najmä
v diele, na ktoré 11. odsek poukazuje, v Humeových veľkolepých Dialógoch o priro-
dzenom náboženstve.15 Zjednodušene povedané, pre Humea je naša prirodzenosť
produktom predstavivosti, zatiaľ čo skepticizmus je produktom intelektu. Vo svojej
predstavivosti vnímam stôl a stoličku, psa a mačku. Moja predstavivosť nemá
schopnosť pochybovať. To, čo sa objavuje v mojej predstavivosti, jednoducho je.
Je to tam, pričom to „tam“ je moja predstavivosť.

Môj intelekt má však nekonečnú schopnosť pochybovať. Zdá sa mi, že sedím
na stoličke za stolom. Ale som naozaj bdelý? Možno je to len sen. Ako môžem
rozlíšiť bdelosť od sna? A tak ďalej a tak ďalej. Humeov skepticizmus je tak
filozofickým rozšírením pochybností, ktoré sú pre intelekt prirodzené. Humeov
naturalizmus je filozofickým posúdením reality takých vyobrazení v predstavách,
11 THOMAS AQUINATUS. S. Th. I, q. 2, art. 3, obj. 2. PEGIS, A., ed. Introduction to St. Thomas

Aquinas, New York: McGraw Hill, 1948, s. 25.
12 JAMIE FERREIRA, Scepticism and Reasonable Doubt, s. vii.
13 JAMIE FERREIRA, Scepticism and Reasonable Doubt, s. 57. V záverečnej kapitole charakteri-

zuje Humeov postoj ako „skpetický naturalizmus“. Porov. JAMIE FERREIRA, Scepticism and
Reasonable Doubt, s. 234.

14 JAMIE FERREIRA, Scepticism and Reasonable Doubt, s. 60-61. Pokiaľ ide o Newmanov „dôkaz“,
pozri aj s. 178-183.

15 POPKIN, R. H., ed. David Home: Dialogues Concerning Natural Religion. Indianapolis, IN: Hackett
Publishing, 1980.

6 ACTA 2/2025



Články Newmanovo zakotvenie v posthumeovskej realistickej metafyzike

ktoré prekonávajú silu pochybností intelektu. Naznačujem, že práve toto je tá
kategória „dôkazu“, ktorú Hume pomenúva, ale nedefinuje. V skutočnosti, keď
schopnosť intelektu pochybovať prevyšuje prirodzenú dôveru v predstavivosť,
hodnotíme to ako formu duševnej choroby (stihomam, konšpirácie).

Ferreirová tak vidí Humeov naturalizmus a skepticizmus nielen vo vzájomnom
protiklade, ale usudzuje, že jeho skepticizmus nevylučuje možnosť existencie
Boha. Ak pociťujem Božiu prítomnosť alebo jeho neprítomnosť, tak oboje je
len v predstavách, ktoré tento pocit vyvolávajú. A je to len intelekt so svojou
schopnosťou pochybovať, ktorý nachádza argumenty, prečo pocit Božej existencie
nemôže byť pravdivý, alebo ktorý posudzuje medzi protikladnými pocitmi Božej
prítomnosti a neprítomnosti. Ferreirová preto tvrdí, že Newman vidí v Humeovom
myslení boj medzi ľudskými schopnosťami predstavivosti a intelektu a využíva
Humeov naturalizmus na porážku Humeovho skepticizmu.

Každý veľký filozof vytvára apórie – problémy, ktoré nerieši, lebo ich nemôže
vyriešiť. Newman sa vo svojej Eseji na podporu gramatiky súhlasu (skrátene
Gramatika súhlasu) venoval okrem iných problémov aj apóriám vyplývajúcim
z Humeovho skepticizmu a naturalizmu. Tu je potrebné povedať pár slov o mojej
metóde. William Desmond rozlišoval bruchovravectvo a postrkovanie voči autorovi.
Bruchovravectvo je – stručne povedané – také tlmočenie, pri ktorom tlmočník núti
autora povedať to, čo si myslí tlmočník. Postrkovanie je snaha tlmočníka pomôcť
autorovi povedať to, čo si myslí autor.16 V pasážach z Newmana, ktoré budem
citovať, on sám priamo nehovorí, že tým oponuje Humeovi. To nebol jeho zámer.
A predsa uvádza argumenty, ktoré v skutočnosti Humeovi odporujú. A Ferreirová
zostavuje argumentáciu preukazujúcu takúto zámernosť. Vychádza pritom zo
svojho skúmania Newmanových marginálnych poznámok v Reidových dielach,
ako aj z porovnania textov Reida aj Newmana.17 Ferreirová poslúžila Newmanovi
posmeľovaním a ja dúfam, že urobím to isté.

Chcel by som uviesť niekoľko faktov, ktorým nie je čas sa venovať hlbšie, ale
sú dôležité pre moju argumentáciu.

1) Newman reaguje na Humea (a Locka) výlučne v rámci britskej empirickej
tradície.

2) Newman nespochybňuje Humeov presun priority z intelektu na predstavi-
vosť ako ústrednú ľudskú schopnosť. Pokiaľ je intelekt dôležitý, je to pre
pochopenie poznatkov, ku ktorým sa dospelo prostredníctvom indukcie.

16 DESMOND, W. Flux-Gibberish: For and Against Heraclitus. In: WILSON, J. D., ed. Mystery
and Intelligibility: History of Philosophy as Pursuit of Wisdom. Washington, D.C.: The Catholic
University of America Press, 2021, s. 136.

17 JAMIE FERREIRA, Scepticism and Reasonable Doubt, s. 146-148.

ACTA 2/2025 7



Newmanovo zakotvenie v posthumeovskej realistickej metafyzike Články

3) Newmanov realizmus je teda metafyzikou predstavivosti – akokoľvek to
môže byť pre tomistov kognitívne nesúrodé. (Dôkazy o tom sú zväčša v 5.
a 10. kapitole Gramatiky.)

4) Ďalej, pri všetkej tej samozrejmosti, že Newman sa vyhlasoval za Aris-
totelovho žiaka, jeho čítanie Aristotela je výlučne cez prizmu britského
empirizmu.

Som presvedčený, že všetky tvrdenia, ktoré sú v rozpore s týmito štyrmi
predpokladmi, sú buď omyly, alebo len zbožné želania, napríklad nejakého tomistu,
ktorý si jednoducho nevie predstaviť metafyziku predstavivosti.

Moje postrkovanie Newmana v jeho odpovedi Humeovi – aspoň pokiaľ nás
dnešná prednáška môže zaviesť – je založené na Gramatike súhlasu IV 1, 4:
O vedomostnom súhlase s predpokladom. Ide o štvrtý z piatich Newmanových
vedomostných súhlasov. Vedomostný súhlas sa odlišuje od reálneho súhlasu.
V oboch prípadoch ide o potvrdenie porozumenia. Hoci sú oba súhlasy samy osebe
absolútne a úplné, predsa sa líšia svojou konštrukciou a predmetom. Neexistuje
žiadny polovičný súhlas, ale každý úplný súhlas môže byť poskytnutý predmetom
rôznej dôležitosti a za rôznych okolností. „Bach bol veľký skladateľ,“ je konvenčný
súhlas, ale je niečo iné, keď to povie mladý muž, ktorý sa snaží zapôsobiť na
mladú ženu, a znamená niečo iné, keď to prednesie profesor hudby na prednáške.
Úplnosť súhlasu je v oboch prípadoch rovnaká, ale v prvom prípade ide o to,
čo Newman označí za „slabé a povrchné“, zatiaľ čo v druhom prípade sa môže
dostať na úroveň prvého princípu. O reálny súhlas ide len vtedy, keď je pri jeho
vyslovení niečo v stávke.18 Príkladom skutočného súhlasu je: „Bach bol veľký
skladateľ, a preto som si kúpil kompletné Bachove diela na CD a počúvam ich
sériovo a opakovane.“ Záleží mi na tom.

Predpoklad je štvrtou z piatich úrovní vedomostného súhlasu, ktoré sa
rozlišujú podľa vážnosti súhlasu.19 Newman píše: „Pod predpokladom rozumiem
súhlas s prvými princípmi; a pod prvými princípmi rozumiem predbežné tvrdenia,
s ktorými začíname uvažovať o akejkoľvek téme.“20 Inými slovami, predpoklad je
založený na indukcii.

To je prvá výzva pre Newmana, ako ju vidím ja. Chápe, že ak chce obhájiť
existenciu Boha, musí najprv obhájiť existenciu stromov a žiab. V pasáži IV 1, 4, 2
Newman položí ako prvý princíp, že „existujú veci, ktoré sú mimo nás.“ Hovorí, že

18 NEWMAN, J. H. An Essay in aid of a Grammar of Assent. In: LASH, N., ed. John Henry Cardinal
Newman: An Essay in aid of a Grammar of Assent. Notre Dame, IN: University of Notre Dame
Press, 1992, s. 27-30.

19 NEWMAN, Grammar, s 25.
20 NEWMAN, Grammar, s. 42.

8 ACTA 2/2025



Články Newmanovo zakotvenie v posthumeovskej realistickej metafyzike

tento prvý princíp sa týka nás ako živočíchov, 21 hoci uvedomenie si tohto princípu
je striktne racionálne, a teda len ľudské.22 Ide od neho o dvojnásobne obratný
ťah. Po prvé, Newman rovnako ako Aristoteles tvrdí, že prvé princípy nemožno
dokázať. V skutočnosti Newman hovorí, že aj keby bola Humeova námietka proti
tvrdeniu, že existenciu mimorozumových skutočností možno spoznať, akokoľvek
nevyvrátiteľná, nemá vo svete žiadnu oporu.

Inak povedané, ide o to, čo Hume hovorí o Berkeleym (1685 – 1753) v prvej
poznámke pod čiarou k časti 12.1, že „všetky jeho argumenty, hoci inak zamýšľané,
sú v skutočnosti len skeptické, čo vyplýva z toho, že nepripúšťajú žiadnu odpoveď
a nevyvolávajú žiadne presvedčenie a ich jediným účinkom je vyvolať ten
chvíľkový údiv, nerozhodnosť a zmätok, ktorý je výsledkom skepticizmu.“23 Hume
v podstate uznáva tento výsledok svojho vlastnéhomyslenia, hoci bez toho, aby ho
priznal, keď píše ku koncu 4. oddielu v súvislosti s predpokladom, že existuje niečo
také ako príčina: „Akou logikou, akým postupom alebo argumentom sa brániš
tejto domnienke? Hovoríte: ,Moja prax vyvracia moje pochybnosti.‘ Mýlite sa však
v podstate mojej otázky. Ako aktér som s týmto vysvetlením celkom spokojný,
ale ako filozof, ktorý má istý podiel zvedavosti, ak nechcem priamo povedať
skepsy, sa chcem dozvedieť, na čom je tento záver založený. Lebo žiadne čítanie,
žiadne skúmanie zatiaľ nedokázalo odstrániť moje pochybnosti ani mi poskytnúť
uspokojenie v takej dôležitej veci. Môžem urobiť niečo lepšie, ako navrhnúť tento
problém verejnosti, aj keď mám asi malú nádej, že sa mi podarí získať riešenie?
Aspoň si vďaka tomu uvedomíme svoju nevedomosť, ak už nerozšírime svoje
vedomosti.“24

Tu Hume, predvídajúc kritiku svojich vlastných argumentov, ktoré podobne
ako tie Berkeleyho, – nepripúšťajú žiadnu odpoveď a nevytvárajú žiadne presved-
čenie, odpovedá tým, že rozlišuje medzi človekom ako aktérom života vo svete a
človekom ako filozofom, ktorý pracuje od deviatej do piatej. Toto rozlíšenie je
v mnohých ohľadoch plodné. Má ale skeptický charakter, čiže nepripúšťa žiadnu
odpoveď a nevyvoláva žiadne presvedčenie.

V skutočnosti je Humeov argument účelový pretože, on sám kritizuje „ab-
straktných rozumkárov“ v 1. časti na druhej strane svojho prvého Skúmania.
21 NEWMAN, Grammar, s. 43: „Divoké tvory ho majú. Tento inštinkt je zameraný na jednotlivé

javy, jeden po druhom, a nemá nič spoločné so zovšeobecnením […] a oprávnene ho možno
považovať aj za inštinkt človeka.“

22 NEWMAN, Grammar, s. 43: „Ľudská myseľ dokáže to, čo zvieratá nedokážu, a síce vyvodiť
z našich neustále sa opakujúcich skúseností s jej svedectvom v konkrétnych prípadoch
všeobecný výrok, a keďže tento inštinkt alebo intuícia pôsobí vždy, keď sa objavia zmyslové
javy, induktívnym procesom vie stanoviť v širokých pojmoch ten dôležitý aforizmus, že existuje
vonkajší svet a že všetky zmyslové javy z neho vychádzajú.“

23 HUME, Enquiry, s. 106-107, pozn. 64.
24 HUME, Enquiry, s. 24.

ACTA 2/2025 9



Newmanovo zakotvenie v posthumeovskej realistickej metafyzike Články

Píše: „Hlboký filozof sa ľahko dopustí omylu vo svojich prepracovaných úvahách.
A jeden omyl plodí ďalšie, zatiaľ čo on presadzuje svoje výsledky a nenechá
sa odradiť od prijatia akéhokoľvek záveru jeho nezvyčajným vzhľadom alebo
jeho rozporom so všeobecnou mienkou.“25 To je to, čo Hume kritizuje, a predsa
pri argumentácii proti poznaniu materiálnej reality vecí vo svete sa on sám
„nenechá odradiť od prijatia akéhokoľvek záveru jeho nezvyčajným vzhľadom
alebo jeho rozporom s všeobecnou mienkou.“ Ak Hume tvrdí, že v skutočnosti
nikdy nezakusujeme materiálnu realitu vecí vo svete, ale iba ich obrazy v našich
predstavách, presadzuje argumentáciu, ktorá nikoho nepresvedčí a iba vytvorí
pre ďalších filozofov filozofickú prekážku. A to je to, čo sa Newman snaží urobiť.

Po odsúdení abstraktných rozumkárov Hume hneď načrtáva druh filozofie,
ktorej sa venuje: „Ale ak náhodou upadne do omylu filozof, ktorý má za cieľ len
predstaviť zdravý rozum ľudstva v krajších a pútavejších farbách, nepôjde ďalej,
ale obnoví svoj apel na zdravý rozum a prirodzené city mysle, vráti sa na správnu
cestu a zabezpečí sa pred každou nebezpečnou ilúziou.“ Toto je príklad toho
naturalizmu, na ktorý poukazuje Ferreirová. Je na nejakom obhajcovi Humeovho
argumentu proti poznaniu mimorozumových skutočností, aby sa pokúsil vysvetliť,
ako a prečo sa Hume odklonil od „zdravého rozumu“, keď zastával stanovisko,
ktoré je nezvyčajné a zároveň „na pohľad odporuje všeobecnej mienke“, keďže sa
zdá, že veľká masa ľudstva a rovnako aj sveta zvierat zastáva názor, že hmotné
veci vo svete skutočne existujú a že ich zobrazenia v našich predstavách sú zväčša
presné.

V tomto rozlišovaní aktéra vo svete a filozofa je zhrnuté napätie medzi
Humeovým naturalizmom a jeho skepticizmom. A v tomto zmysle je Newman viac
humeovským filozofom ako sámHume, keď zastáva rovnaký názor ako veľkámasa
ľudstva. Ferreirová poznamenáva: „Newmanovou odpoveďou na skepticizmus
je […] odvolanie sa na konštitúciu našej prirodzenosti, tvrdenie, že diktát našej
prirodzenosti je nadradený protichodnej filozofickej teórii.“26 Ako hovorí aj sám
Newman: „Nikto z nás nemôže myslieť ani konať bez prijatia pravdy, ktorá možno
nie je intuitívne vnímateľná, možno nie je dokázaná, ale je principiálna. Ak
má naša prirodzenosť nejakú konštitúciu, nejaké zákony, jedným z nich je toto
absolútne prijímanie pravdivosti výrokov, ktoré ležia mimo toho úzkeho okruhu
záverov, ktoré sa viažu na logiku formálnu či virtuálnu. Tak žiadna filozofická
teória nemá moc vnútiť nám pravidlo, ktoré nedokáže svoju funkčnosť aspoň na
jeden deň.“27

25 HUME, Enquiry, s. 2.
26 JAMIE FERREIRA, Scepticism and Reasonable Doubt, s. 207.
27 NEWMAN, Grammar, s. 118-119.

10 ACTA 2/2025



Články Newmanovo zakotvenie v posthumeovskej realistickej metafyzike

Newman sa tu dôsledne odvoláva na prírodu ako argument proti skepticizmu,
zatiaľ čo Hume kolíše medzi svojím naturalizmom a skepticizmom. Pri jednej
príležitosti, keď má jeho naturalizmus navrch a vidí najjasnejšie, Hume píše:
„Filozofia by nás urobila úplne Pyrrhonskými, keby pre ňu príroda nebola príliš
silná.“28 Aj v tomto prípade je pre Humea zásadné rozlíšenie medzi aktérom vo
svete, ktorý žije podľa svojej prirodzenosti, a filozofom, ktorý má povinnosť byť
skeptický, zatiaľ čo pre Newmana je filozof aktérom vo svete.

Všimnime si druhý a rovnako obratný aspekt Newmanovho postupu proti
Humeovi. Newman rozlišuje zvierací inštinkt, vďaka ktorému ľudia spolu s koňmi,
sliepkami a dážďovkami predpokladajú, že veci mimo nás existujú, od špecificky
ľudskej schopnosti „vyvodzovať z našich stále sa opakujúcich skúseností jej
svedectva v jednotlivostiach všeobecnú tézu.“ Inými slovami, ľudia si vytvárajú
univerzálie spôsobom, akým to iné zvieratá nerobia. Tento bod je dôležitým
protiargumentom Humea v dvoch smeroch. David Hume v prvom Skúmaní
v odseku 9: „O rozume živočíchov“ a na iných miestach tvrdí, že ľudia sú zväzkom
vlastností, ktorý má vo svojom snope o niekoľko slamiek (kvalít) viac, ako majú
ostatné vyššie cicavce.

Newman zas výslovne hovorí, že rozpoznávanie mimorozumových skutoč-
ností je funkciou našej animálnosti, ktorú majú ľudia spoločnú so zvieratami vo
všeobecnosti. Dážďovke nikdy nenapadne predpokladať, že vták má len mentálnu
existenciu; dážďovka predpokladá, že vták existuje, a preto sa zavŕta hlbšie.
Newman ďalej poukazuje na to, že charakteristickou ľudskou vlastnosťou je
schopnosť uvažovať o tomto svojom živočíšnom inštinkte s cieľom vytvoriť
všeobecné tvrdenia. To všetko je v Newmanovom texte explicitne vyjadrené
a samo osebe je to zaujímavá výzva Humeovi.

Vychádzajúc z toho tu Newman teda implicitne hovorí, že Hume použil
špecificky ľudskú vlastnosť, aby argumentoval proti tomu, čo človek spolu
s ostatnými zvieratami pozná inštinktívne. Inými slovami, Newman poukazuje
na to, ako Hume v argumentácii používa špecificky ľudskú vlastnosť – cha-
rakteristiku, ktorou sa človek kvalitatívne odlišuje od ostatných živočíchov,
konkrétne používanie rozumu, – na vyvrátenie toho, čo každý vták, ryba a
cicavec nepochybne vie, a to „že existujú veci, ktoré sú mimo nás“. Človek bol
už nazvaný politickým živočíchom, živočíchom, ktorý má rozum, živočíchom,
ktorý varí, živočíchom, ktorý sa smeje (samozrejme, Descartes si zasa myslí, že
človek je mysliaca vec). Hume odlišuje človeka od ostatných živočíchov tým, že ide

28 HUME, D. An Abstract of „A Treatise of Human Nature“. In: STEINBERG, E., ed. David Hume: An
Enquiry Concerning Human Understanding, A Letter from a Gentleman to His Friend in Edinburgh,
An Abstract of „A Treatise of Human Nature“. Hackett Publishing Company, 1993, s. 135.

ACTA 2/2025 11



Newmanovo zakotvenie v posthumeovskej realistickej metafyzike Články

o živočícha, ktorý si môže myslieť, že veci mimo neho neexistujú. V Newmanovom
implicitnom protirečení Humeovi je niečo ako aspekt reductio ad absurdum.

A tu je moja sprievodná analýza Newmanovho argumentu v časti IV 1, 4, 2
ako odpovede na Humea:

HUME NEWMAN

1. Ľudia sú len zvieratá. 1. Ako zvieratá vieme, že existujú ve-
ci mimo nás.

2. Ako filozofickí ľudia nemôžeme
vedieť, či existujú veci vonkajšie voči
nám samým.

2. Hume využíva ľudskú vlastnosť,
ktorá nepatrí k tým, ktoré máme ako
zvieratá, aby poprel to, čo ľudia po-
znajú ako zvieratá.

Redukcia ad absurdum záver:
3. Ľudská vlastnosť, ktorou sa ľudia odlišujú od ostatných zvierat, spočíva

v tom, že ľudia dokážu rozpoznať, že sú živočíchom, ktorý si môže myslieť, že
veci mimo neho nemusia existovať.

Túto absurditu asi môžeme vnímať ako stret Humeovho skepticizmu a
naturalizmu. Newman zasa dáva plný kredit tomu, čo človek chápe ako živočích,
a tomu, čo človek vyvodzuje ako rozumná bytosť.

2. Príčina

Ďalej sa pozrieme na Gramatiku IV 1, 4. 5-6 vo vzťahu k Humeovmu pravidelnému
sprevádzaniu a nutnej súvislosti, teda vo vzťahu k Humeovmu spochybneniu
príčinnosti. Newman považuje príčinu za daný prvý princíp, ktorý síce asi
nemožno potvrdiť skúsenosťou, ale ktorý je všeobecne uznávaný. Príčinu definuje
ako „účinnú vôľu“. A v rámci náuky o kauzalite mu rozumiem ako poznatku
alebo prvému princípu, že všetky veci vznikajú z účinnnej vôle. A uznanie alebo
predpokladanie tohto poznatku je vedomostný súhlas.29 Takže aj tu platia všetky
argumenty, ktoré už boli uvedené v súvislosti s existenciou mimorozumových
skutočností. Newman však pridáva niekoľko nových argumentov.

Po prvé, Newman píše: „Súhlas, ktorý udeľujeme tvrdeniu ako prvému
princípu, že nič sa nedeje bez príčiny, je odvodený v prvom rade z toho, čo
vieme o sebe. A z toho, čo je v nás, analogicky usudzujeme aj na to, čo je mimo
nás.“30 Newman tu argumentuje poučeniami z detstva. Teda krátko po narodení
spoznávame:
29 NEWMAN, Grammar, s. 47.
30 NEWMAN, Grammar, s. 46.

12 ACTA 2/2025



Články Newmanovo zakotvenie v posthumeovskej realistickej metafyzike

1) veci, ktoré sú voči nám vonkajšie, a
2) príčinu.

Newman poukazuje na to, že na základe analógie s našimi prvými skúse-
nosťami očakávame objavenie sa ďalších vecí, ktoré sú voči nám vonkajšie, a
ďalších príčin. Potom poukáže na to, že príčina je spojená s „činiteľom, ktorý
má inteligenciu a vôľu“. Analogicky teda človek prichádza k predpokladu, že aj
keď nevidí činiteľa, stále existuje činiteľ s inteligenciou a vôľou, ktorý je v istom
zmysle zodpovedný za každú udalosť.

Po druhé, Newman následne urobí jemné rozlíšenie, ktorým začína svoju
odpoveď Humeovi, pokiaľ ide o pravidelné sprevádzanie a nutnú súvislosť. Za
prvé, existuje sled udalostí, ktorý sa opakuje. Z opakovania tejto postupnosti
vyvodzujeme príčinu – Humeovu „nutnú súvislosť“. „Nakoniec,“ píše, „začneme
zamieňať príčinnú súvislosť s poriadkom.“ Sú tu tri rôzne vzťahy: postupnosť,
príčina a poriadok. Inými slovami, niekedy si môžeme pomýliť niečo, čo je stále
alebo aspoň často pospolu s príčinou, ale máme intelektuálne nástroje na to,
aby sme rozlíšili obyčajné sprevádzanie a príčinu. Napríklad keď moje auto stojí
na semafore a ja vyslovím „abrakadabra“, po ktorom nasleduje zmena svetla
z červenej na zelenú, môžem usúdiť, že som vyslovením čarovného slova spôsobil
zmenu svetla, t. j. „nutnú súvislosť“. Mám ale nástroje, aby som prišiel na to, že
v skutočnosti som nespôsobil zmenu svetla, ale že jedna udalosť len nasledovala
po druhej, t. j. ide o pravidelné sprevádzanie. To je prípad zámeny následnosti za
príčinu.

Hume správne poukazuje na to, že ľudia sú príliš náchylní objaviť príčinu aj
tam, kde existuje len náhodná postupnosť. To je bod, ktorý má veľký význam pre
vývoj fyziky po Humeovi. Tým, že Hume trvá na pravidelnom sprevádzaní oproti
nutnej súvislosti príčiny, umožňuje vedcom očistiť poznanie od pripisovaných
príčin, ktoré boli v skutočnosti len náhodnými postupnosťami.

Po tretie, je tu však aj rozdiel medzi príčinou a poriadkom. Newman sa teda
pýta: „Ako sa naučíme nazývať jedlo príčinou nášho občerstvenia, ale deň nikdy
nie príčinou noci, hoci noc nasleduje po dni istejšie ako občerstvenie po jedle?“31

Hume si v podstate zamieňa poriadok a príčinu a hovorí, že keďže niektoré
veci nasledujú po iných veciach bez toho, aby boli nimi spôsobené, je ich príčinnosť
len tajomnou bájkou.32 Newman oponuje filozofovi zdravého rozumu zdravým
rozumom a veľmi pekným rozlišovaním medzi jednou vecou, ktorá spôsobuje

31 NEWMAN, Grammar, s. 47.
32 HUME, Enquiry, s. 48. 102.

ACTA 2/2025 13



Newmanovo zakotvenie v posthumeovskej realistickej metafyzike Články

druhú, a obyčajným neustálym spojením dvoch druhov, náhodnej, ale pravidelnej
postupnosti a usporiadanej, ale nezapríčinenej postupnosti.33

Po štvrté, Newman priznáva Humeovi: „Fyzikálne javy ako také sú bez zmyslu;
a skúsenosť nás o fyzikálnych javoch ako príčinách nič neučí.“34 Príčina ako
fyzikálny jav neexistuje tak ako plamene, prsty a pálčivá bolesť. Newman uznáva,
že ľudia projektujú príčiny aj na fyzikálne okolnosti, ktorým nerozumejú. Existuje
pasáž, ktorá je užitočná na to, aby ukázala, ako ďaleko – a to naozaj veľmi ďaleko
– tu Newman súhlasí s Humeom: „To, že sa všetky častice hmoty vo vesmíre
navzájom priťahujú silou, ktorá samení nepriamo úmerne štvorcu ich vzdialenosti,
je hlboká myšlienka, ktorá harmonizuje fyzikálne diela Stvoriteľa. Ale aj keby sa
dokázalo, že je to univerzálny fakt, a že je to skutočná príčina pohybov všetkých
telies vo vesmíre, stále by to nebola skúsenosť, rovnako ako mytologická doktrína
o prítomnosti nespočetných duchov v tých istých fyzikálnych javoch.“35

Teória gravitácie nie je predsa o nič viac skúsenostná ako príbeh o tom, že
okrídlené kone ťahajú slnko po oblohe na zlatom voze. Newman preto potiaľto
súhlasí s Humom, ale nezastavuje sa pri ňom. Postupuje ďalej, aby vybudoval
argumenty pre poznanie príčiny na základe iných dôvodov, než je skúsenosť.
Poznanie príčiny nevzniká rovnakým spôsobom ako poznanie vecí, ale „opiera
sa o dôkaz na základe analógie“.36 Je totiž rozdiel medzi „odvolávaním sa na
skúsenosť“ a „zohľadňovaním… absencie skúsenosti“.37 Nikdy nemáme skúsenosť
aj s vysvetlením. Pojem príčina je práve naopak zúčtovaním toho, čo neprežívame,
a to nevyhnutnej súvislosti medzi udalosťou A a udalosťou B.

Newman teda účinne obviňuje Humea, že nerozlišuje tri druhy postupnosti:

1) náhodnú postupnosť (abrakadabra a semafor);
2) usporiadanú, ale nespôsobenú postupnosť (striedanie dňa a noci);
3) príčinnú postupnosť (jedlo a sýtosť).

Hume má pravdu v tom, že ľudia si príliš často tieto tri sekvencie zamieňajú
a nerozlišujú ich, alebo inokedy zamieňajú jednu za druhú (napr. astrológia,
numerológia), ale už zamieňanie jednej veci za druhú je dôkazom toho, že obe
skutočne existujú.

Aby sme to zhrnuli, preskúmali sme:

33 Kant hovorí to isté. Nemôžeme dokázať príčinu, ale nemôžeme dokázať ani existenciu. Vidíme,
že oboje funguje. Pozri: KANT, I. Prolegomena to Any Future Metaphysics II, § 27, 310-312. In:
HATFIELD, G. ed. Immanuel Kant: Prolegomena to any future Metaphysics that will be able to come
forward as Science, with Selections from the Critique of Pure Reason. Cambridge MA: Cambridge
University Press 1997.

34 NEWMAN, Grammar, s. 46.
35 NEWMAN, Grammar, s. 47.
36 NEWMAN, Grammar, s. 46.
37 NEWMAN, Grammar, s. 49.

14 ACTA 2/2025



Články Newmanovo zakotvenie v posthumeovskej realistickej metafyzike

1) Humeovu odpoveď ako vyvrátenie Descarta (a po ceste aj sv. Tomáša).
2) Ukázali sme, že už u Humea existuje implicitný konflikt medzi jeho

skepticizmom a jeho naturalizmom.
3) Newmanovu odpoveď na Huma sme ukázali ako postavenú na Humeovom

naturalizme s cieľom poraziť Humeov skepticizmus, pokiaľ ide o poznanie
existencie mimorozumových skutočností.

4) Videli sme, že Newman rozlišuje postupnosť, poriadok a príčinu ako spôsob,
ako pokročiť v chápaní Humeovej „nutnej súvislosti“ (príčiny) a dvoch
odrôd „pravidelného sprevádzania“ (náhodná, ale pravidelná postupnosť a
usporiadaná, ale nespôsobená postupnosť).

Tým Newman:

5) odpovedal Humeovi na jeho vlastné podmienky úplne v rámci britskej
empirickej tradície a

6) vytvoril základ pre skutočne modernú a posthumeovskú realistickú episte-
mológiu a metafyziku.

Použitá literatúra

DESMOND, William. Flux-Gibberish: For and Against Heraclitus. In: WILSON, Jeffrey
Dirk, ed. Mystery and Intelligibility: History of Philosophy as Pursuit of Wisdom.
Washington, D.C.: The Catholic University of America Press, 2021.

HATFIELD, Gary, ed. Imanuel Kant: Prolegomena to any future Metaphysics that will
be able to come forward as Science, with Selections from the Critique of Pure Reason.
Cambridge MA: Cambridge University Press 1997.

JAMIE FERREIRA, M. Scepticism and Reasonable Doubt: The British Naturalist Tradition
in Wilkins, Hume, Reid and Newman. Oxford: Oxford University Press, 1986.

LASH, Nicholas, ed. John Henry Cardinal Newman: An Essay in aid of a Grammar of
Assent. Notre Dame, IN: University of Notre Dame Press, 1992.

PEGIS, Anton, ed. Introduction to St. Thomas Aquinas, New York: McGraw Hill, 1948.

POPKIN, Richard H., ed. David Hume: Dialogues Concerning Natural Religion. India-
napolis, IN: Hackett Publishing, 1980.

STEINBERG, Eric, ed. David Hume: An Enquiry Concerning Human Understanding,
A Letter from a Gentleman to His Friend in Edinburgh, An Abstract of “A Treatise of
Human Nature. Hackett Publishing Company, 1993.

Newman’s Groundwork for a Post-Humean Realist Metaphysics

Summary:
This article examines 1) David Hume’s problematic as response to Descartes and 2)
Newman’s refutation of Hume. The article concludes first, that knowledge of extra-
mental realities is possible, and, second, that cause is real. Hume shows that one cannot

ACTA 2/2025 15



Newmanovo zakotvenie v posthumeovskej realistickej metafyzike Články

prove the existence of extra-mental realities based upon images in the mind, thereby
destroying the realist epistemologies of both Descartes and Thomas Aquinas. If there is
no basis to know extra-mental realities, then there is no basis for a realist metaphysics.
Following the work of M. Jamie Ferreira, the article shows, further, that there is already
in Hume an implicit conflict between his scepticism and his naturalism. Hume’s own
resolution of the conflict is to assign his naturalism—based upon the imagination—to the
human as agent in the world and to assign his scepticism—based upon the intellect—to the
philosopher as sceptic. Newman builds on Hume’s naturalism to defeat Hume’s scepticism
by affirming what humans know as animals, namely that the external world exist, and by
understanding the philosopher as human agent in the world. Against Hume’s view that
cause is either unreal or, at least, unknowable, Newman distinguishes sequence, order,
and cause as a way of advancing an understanding of Hume’s “necessary connexion”
(cause) and two varieties of “constant conjunction” (chance but regular sequence and
ordered but uncaused sequence). Thereby, Newman has answered Hume on Hume’s own
terms entirely within the British empirical tradition and established the basis for a truly
modern and post-Humean realist epistemology and metaphysics.

Key words: cognition – sensory reality – causality – epistemology – metaphysics

doc. Jeffrey Dirk Wilson, PhD.38

Research Associate Professor of Philosophy
The Catholic University of America
Washington, D.C.

38 Tento príspevok predniesol doc. Wilson, Ph.D. ako pozvanú prednášku pre študentov RKCMBF
UK v Kňazskom seminári sv. Gorazda v Nitre 10. marca 2025. Slovenský preklad: Róbert Horka.

16 ACTA 2/2025



Články Odkaz diela Pierra Teilharda de Chardina pre súčasnosť

Odkaz diela Pierra Teilharda
de Chardina pre súčasnosť

Zlatica Plašienková

Abstrakt:
Odkaz diela francúzskeho mysliteľa, vedca, teológa a filozofa Pierra Teilharda de
Chardin možno reflektovať vo viacerých rovinách. Cieľom príspevku je identifikovať
a interpretovať tento odkaz predovšetkým v psychologickom, vedeckom, filozoficko-
teologickom a ekologickom kontexte. Všetky sa však navzájom prelínajú, pričom ústredný
leitmotív predstavuje problematika evolúcie a kreácie. Túto možno objasniť aj na pozadí
vzťahov vedy a náboženstva, resp. rozumu a viery, o syntézu ktorých sa Teilhard vo
svojom diele usiloval. Príspevok bude zameraný jednak na predstavenie základných
vedeckých aspektov Teilhardovej kozmologicko-antropologickej evolučnej koncepcie,
jej fáz a evolučných zákonov, ako aj na metafyzické filozoficko-teologické pozadie
teórie jednotiaceho Božieho pôsobenia. Zároveň bude oscilovať aj okolo riešenia otázok
planetizácie ľudstva a zodpovednosti za budúci vývoj, ktorý poukazuje aj na silný
inšpiračný ekologický kontext Teilhardovho diela.

Kľúčové slová: Teilhard de Chardin – evolúcia – kreácia – bod Omega – Kristus –
zodpovednosť

Úvod

Recepcia myšlienkového odkazu diela francúzskeho mysliteľa – prírodovedca,
filozofa, teológa a člena jezuitského rádu Pierra Teilharda de Chardin (1881 – 1955)
vždy bola a aj v súčasnosti je podmienená viacerými, často veľmi rozdielnymi
záujmami. Nie je mojím cieľom poukázať na vzostupné či zostupné fázy tohto zá-
ujmu, ani na vlny prehnaného obdivu alebo neopodstatnenej kritiky. Všetky vlny
nadšenia a odporu sa totiž často spájali s módnymi myšlienkovými trendmi alebo
dobovým názorovým pozadím (nevynímajúc ideologické), ako aj konfrontačným,
dialogickým alebo integrujúcim kontextom vzťahov medzi vedou, náboženstvom
a filozofiou. Nebudem preto sledovať uvedené tendencie, ale sústredím sa na
svoje osobné vnímanie odkazu tohto mysliteľa, s ktorým vediem pomyselný
„dialóg“ už desaťročia. Počas nich som sama zažila pocity nadšenia a elánu, ktorý

ACTA 2/2025 17



Odkaz diela Pierra Teilharda de Chardina pre súčasnosť Články

prýštil z čítania niektorých jeho esejí, ale aj istého sklamania a straty istoty,
ktoré vyplynuli z nepochopenia zavedených neologizmov a pojmovej nejasnosti.
Opakovane však zvíťazilo odborné skúmanie, ako aj osobné hľadanie odpovedí
na otázky, ktoré Teilhardovo dielo vo mne vzbudzovalo. Uvedomujem si, že úplné
interpretačné „odosobnenie“ v mojom prípade síce už nie je možné, no s istou
dávkou profesionálneho prístupu sa obmedzím na ilustráciu niekoľkých – z môjho
pohľadu kľúčových – aspektov myšlienkového odkazu diela Teilharda de Chardin.
Hoci sa netajím svojím pozitívnym postojom k zmienenému odkazu, môžem
s plnou dávkou vážnosti konštatovať, že pre pochopenie mnohých vedeckých,
filozofických i náboženských otázok v súčasnosti je mimoriadne významný a
inšpiratívny. Možno ho sledovať z viacerých hľadísk. V tomto príspevku sa selek-
tívne zmienim iba o niektorých z nich: psychologickom, vedeckom, filozoficko-
teologickom a ekologickom (resp. environmentálnom). Všetky sú však navzájom
prepojené a môžeme ich (okrem iných) identifikovať v celom Teilhardovom diele.
Mám tu na mysli predovšetkým posmrtne vydaných 13 zväzkov jeho súborného
diela prevažne filozoficko-teologického charakteru, ktoré vyšli v rokoch 1955 –
1976.1

1. Psychologický kontext

Poukázať na význam psychologického kontextu Teilhardovho diela predpokladá
najskôr identifikovať niektoré znakymodernej doby, ktoré Teilhard citeľne vnímal,
ba až bolestne prežíval. Predovšetkým išlo o rozpor medzi kultúrou, vedou a
svetom na jednej strane, a cirkvou, náboženstvom a vierou na strane druhej,
ktorých cesty sa často zjavne rozchádzali. Teilhard bol presvedčený o tom, že
moderný človek (a najmä veriaci kresťan rešpektujúci vedu) hľadá spôsob, ako
sa zbaviť vnútornej rozpoltenosti a nadobudnúť istotu, že môže rešpektovať

1 Teilhard de Chardin, P. Oeuvres (I – XIII). Paris: Éditions du Seuil, 1955-1976. Medzi najvýz-
namnejšie dve práce, ktoré boli do týchto zväzkov začlenené, patria Le Milieu divin. Essai de
vie intérieure (Božské prostredie) z roku 1927 a Le Phénomène humain (Ľudstvo ako fenomén)
napísané v rokoch 1938-1940. Obidve práce napísal počas svojho pobytu v Číne a obidve stihol
podobný osud: počas jeho života neboli publikované. Prehľad názvov jednotlivých zväzkov
(obsahujú približne 3800 strán), ako aj vydanej korešpondencie a niektorých slovenských a
českých prekladov Teilhardových prác podávam v zozname bibliografických odkazov v skriptách:
PLAŠIENKOVÁ, Z. Evolučná koncepcia Teilharda de Chardin. Bratislava: Stimul, 2010 [online].
Dostupné na: https://stella.uniba.sk/texty/FIF_ZP_evokon.pdf. Zoznam Teilhardových prác, ako
aj obsiahlej sekundárnej literatúry je publikovaný tiež v spoločnej monografii: PLAŠIENKOVÁ,
Z., KULISZ, J. Na ceste s Teilhardom de Chardin. Trnava: Dobrá kniha, 2004. V tomto príspevku
sa budem odvolávať aj na niektoré publikované myšlienky z týchto prác. Pri citovaní prameňov
Teilhardových prác najskôr uvediem rok, v ktorom autor text napísal, potom jeho názov, potom
názov a číslo zväzku, rok vydania a strany. Ide o zaužívaný spôsob citovania Teilhardovho diela.

18 ACTA 2/2025

https://stella.uniba.sk/texty/FIF_ZP_evokon.pdf


Články Odkaz diela Pierra Teilharda de Chardina pre súčasnosť

vedu a nezavrhnúť pritom svoju náboženskú vieru a naopak. Tento problém
ľudí modernej doby formuloval Teilhard takto: „V samých najduchovnejších
vrstvách ich bytosti sa preháňajú protichodné prílivy a odlivy, spôsobované
príťažlivosťou dvoch súperiacich hviezd… Boha a sveta. Ktorý z týchto dvoch
si vydobyje väčšiu úctu?“2 Vymaniť sa z tejto dilematickej voľby, ktorá môže
vyvolať veľkú krízu v srdci človeka, považoval Teilhard za veľkú výzvu. Bol
presvedčený, že konjunkcia týchto „dvoch hviezd“ je možná. Chcel preto ukázať,
že konflikt medzi svetom a Bohom je iba zdanlivým konfliktom, že je iba
výsledkom neporozumenia, ktorého súčasťou je aj oddeľovanie a protipostavenie
vedy (rozumu) a náboženstva (viery). Prejavy tohto neporozumenia sa spájali
predovšetkým s interpretáciou procesu evolúcie a kreácie. Napätie sa preto týkalo
najmä akceptovania Darwinovej teórie biologickej evolúcie na jednej strane a (pre-
dovšetkým doslovnej) interpretácie biblických textov o stvorení sveta, živočíšnych
druhov a človeka na strane druhej. Teilhardov zámer vo všeobecnosti spočíval
v pokuse o syntézu vedy a kresťanského náboženstva, syntézy, ktorej výsledkom
by bolo spojenie vedeckého sveta so svetom kresťanskej viery. V obidvoch týchto
svetoch sa Teilhard pohyboval, poznal jazyk vedy i náboženstva a bol presvedčený,
že cesty poznania, ktoré tieto oblasti ponúkajú, sú síce odlišné, ale zároveň
môžu byť komplementárne a navzájom sa obohacujúce. Je tak pochopiteľné, že
Teilhardovo úsilie ponúknuť celostný pohľad na problematiku evolúcie, objasniť
ju na všetkých úrovniach vyvíjajúcej sa a stávajúcej sa skutočnosti, poukázať na
jej smerovanie a pritom nestratiť zo zreteľa Božie pôsobenie, znamenalo vziať
do úvahy tak vedecký pohľad (rešpektovať poznatky astronómie, fyziky, chémie,
geológie, biológie, antropológie), ako aj náboženské, filozoficko-teologické a
sociálno-etické nazeranie na vesmír a miesto človeka v ňom. Bol to pohľad,
ktorý ponúkal modernému človeku možnosť zbaviť sa vnútornej rozpoltenosti,
odstrániť zbytočné napätie medzi rozumom a vierou, vedou a náboženstvom a
prijať ich vzájomné dopĺňanie sa, ktoré je zdrojom intelektuálneho i spirituálneho
obohatenia. Vo viacerých Teilhardových prácach nachádzame zmienky o tom, ako
dvetisícročná tradičná viera v Krista a mladá vedecká viera v evolúciu navzájom
na seba reagujú. Pretože pre Teilharda evolúcia sveta a Kristus tvoria jednotu (hoci
vnútorne diferencovanú), aj evolúcia a kreácia navzájom súvisia, čo sa premietlo do
jeho ambície ponúknuť „celostnú koncepciu sveta a Krista“, ktorej charakteristické
znaky nachádzame aj v jeho tvrdeniach o vzťahu evolucionizmu a kresťanstva.
Najzreteľnejšie ich formuloval v roku 1944 v eseji Introduction à la Vie chrétienne
(Úvod do kresťanského života), v ktorej vychádzal z presvedčenia, že v modernej
dobe už padlo veľa predsudkov o evolúcii, čo podľa neho dovoľuje pochopiť
nasledovné: 1. Evolucionizmus a náboženstvo sa vo svojej základnej predstave

2 TEILHARD DE CHARDIN, P. 1927. Le Milieu divin. Oe. IV. Paris: Éditions du Seuil, 1957, s. 35.

ACTA 2/2025 19



Odkaz diela Pierra Teilharda de Chardina pre súčasnosť Články

sveta v podstate zhodujú (z aspektu smerovania evolúcie k vyšším stavom
vedomia a duchovna); 2. Evolucionizmus a náboženstvo sa navzájom potrebujú
(z aspektu podporovania jedného a dovršovania druhého); 3. Evolucionizmus a
náboženstvo potrebujú vytvárať syntézu (z aspektu vzájomného oplodňovania sa
ako komplementárne hodnoty).3 Nazdávam sa, že tieto úvahy tvoria základnú
platformu pre dôkladnejšiu interpretáciu problematiky evolúcie a kreácie, ktorá
vyžaduje identifikovať aj Teilhardov vedecký a filozoficko-teologický prístup
k nej. Tým sa ešte výraznejšie preukáže, že toto objasnenie – za predpokladu
jeho akceptovania – umožní človeku dosiahnuť náležitý vnútorný pokoj potrebný
pre pochopenie úlohy vedy i náboženstva v živote človeka. Tento psychologický
kontext Teilhardovho diela treba mať na pamäti, keď skúmame aj jeho najhlbšie
motivácie „videnia jednoty sveta a Boha“.

2. Vedecký a filozoficko-teologický kontext

Uviedla som už, že hlavným Teilhardovým zámerom bolo úsilie ponúknuť
modernému človeku celostný pohľad na evolúciu vesmíru (sveta), života, človeka
a pritom brať do úvahy aj vieru v kresťanského Boha. Vyzýva nás pritom zamýšľať
sa nielen nad otázkou ako, akým spôsobom a akýmmechanizmom vývoj prebiehal,
ako vznikol vesmír, Zem, život a človek s jeho výnimočným myslením, ale tiež
prečo toto všetko bytie vzniklo, a najmä kam, k čomu celý vývoj smeruje, teda
aký je zmysel vesmírnej evolúcie a, samozrejme, aj človeka a jeho života. Tým, že
veda, podľa Teilharda, popísala tento vývoj „svojím jazykom“, nevzala výkladové
pole filozofii a teológii. On sám využíva jazyk vedy i jazyk filozofie a teológie
a ponúka skrze ne svoje chápanie sveta (hovorí o fenomenologickom obraze
vyvíjajúcej sa skutočnosti či o svojom „videní“ sveta). Kľúčový problém, okolo
ktorého osciluje jeho evolučná kozmologická a antropologická koncepcia, je
pochopiteľne problém evolúcie. Na tomto mieste stojí za zmienku pripomenúť
predovšetkým dva inšpiračné zdroje (vedecký a filozofický, resp. filozoficko-
teologický), ktoré ovplyvnili Teilhardovo uvažovanie o evolúcii, avšak zdroje,
ktoré zároveň určitým spôsobom „prekročil“, teda kriticky rozvinul. Ide o vplyv
Darwinovej evolučnej teórie na jednej strane a vplyv Bergsonovho chápania
tvorivej evolúcie na strane druhej. Dalo by sa ešte doplniť, že Teilhard zároveň
sledoval ďalší cieľ: ukázať, že veda, filozofia i teológia, pokiaľ majú naozaj
preniknúť k pochopeniu celej vývojovej skutočnosti (od fyzikálnej po duchovnú, od
vzniku vesmíru až po jeho finálne zavŕšenie), musia brať do úvahy aj jej hmotnú

3 TEILHARD DE CHARDIN, P. 1944. Introduction à la Vie chrétienne. In: Comment je crois.
Oe. X. Paris: Éditions du Seuil, 1969, s. 183-184.

20 ACTA 2/2025



Články Odkaz diela Pierra Teilharda de Chardina pre súčasnosť

aj duchovnú stránku.4 Tieto nazýva súčasne vonkajšou a vnútornou stránkou
evolúcie. Samotnú evolúciu chápe ako nespochybniteľný fakt, ktorý predstavuje
čosi omnoho významnejšie, než je len akýsi systém, teória či hypotéza, avšak
tento fakt je potrebné interpretovať.

V tomto interpretačnom rámci fakt evolúcie predstavuje základnú podmienku,
ktorú musia rešpektovať všetky teórie, hypotézy alebo systémy, ak si nárokujú
na mysliteľnosť a pravdivosť.5 „Ak je evolúcia nespochybniteľný fakt, znamená
to, že svet je fenomén, ktorý je v procese zrodenia, rastu, premien realizujúcich sa
v priestore a v čase… Vo svete sa všetko musí zrodiť, inak do neho nemôže vstúpiť.
Z hľadiska evolúcie svet nie je hotová, daná vec, ale je to stávajúca sa skutočnosť,
vec v procese stávania sa a rastu, zrenia a konečného vyústenia.“6

2.1 Základné inšpiračné vplyvy
na Teilhardove úvahy o evolúcii

Pristavme sa ešte v krátkosti pri spomenutých inšpiračných vplyvoch: Darwinovi
a Bergsonovi. Teórie obidvoch autorov zohrali významnú úlohu v Teilhardovom
chápaní evolúcie a mali významný dopad na jeho uvažovanie. Vo vzťahu k Dar-
winovej biologickej interpretácii evolučného procesu Teilhard veľmi úprimne
doznáva, že ju prijíma, pretože prírodný výber a boj o prežitie najsilnejšieho nie
sú prázdne slová, ale vzápätí dodáva, že to nie je ani posledné vysvetlenie. Preto
prízvukuje, že „od Darwina sa oprávnene hovorí o prežití najschopnejšieho, ale
u súperiacich elementov treba predpokladať úpornú tendenciu k zachovaniu
a k prežitiu, vôľu žiť, ktorú nazýva aj chuťou žiť.7 Táto chuť žiť predstavuje
vnútornú psychologickú pružinu evolúcie, ktorej základom je láska. Vďaka nej
sa všetko spája, zjednocuje, rastie a dozrieva. Takže určujúcim a do istej miery
posledným vysvetlením evolúcie sa tak pre Teilharda stáva láska ako vesmírna
sila, energia, ktorá má svoje rôzne podoby, ale predovšetkým má svoje duchovné
kozmické ohnisko, božské centrum. A toto duchovné centrum (z filozoficko-
metodologického hľadiska chápané ako účinná a finálna príčina evolúcie nazvaná
aj bodom Omega) je zároveň personálnym ohniskom lásky (kozmickým Kristom
z náboženského hľadiska). Iba láska je totiž schopná tvoriť a viesť svet, a teda aj

4 Takýmto spôsobom rehabilituje význam hmoty (pre filozofiu a teológiu) a význam ducha (pre
vedu) a poukazuje na to, že ich prístupy sú síce rozdielne, ale sa nemusia vylučovať.

5 Bližšie pozri: TEILHARD DE CHARDIN, P. 1938-40. Le Phénomène Humain Oe. I. Paris: Éditions
du Seuil, 1955, s. 242.

6 PLAŠIENKOVÁ, Z. Evolučná koncepcia Teilharda de Chardin, s. 40.
7 Prejavuje sa v trojakej podobe: od vôle prežiť cez vôľu dobre žiť až k vôli viac ako žiť a predstavuje

– ako zdôrazním – základnú psychologickú (vnútornú) pružinu, ktorá poháňa vesmír na jeho
hlavnej evolučnej osi nárastu komplexnosti a vedomia. Pozri: TEILHARD DE CHARDIN, P. 1950.
Le gout de vivre. In: L’Activation de l’Énergie. Oe. VII. Paris: Éditions du Seuil, 1963, s. 243.

ACTA 2/2025 21



Odkaz diela Pierra Teilharda de Chardina pre súčasnosť Články

ľudské bytie a existenciu človeka smerom nahor a dopredu k očakávanej záverečnej
fáze duchovného zjednotenia v bode Omega.

Darwinov materialistický evolucionizmus tak Teilhard nahrádza spiritualistic-
kým evolucionizmom. V štúdii La Mystique de la Science (Mystika vedy) z roku 1939
poznamenáva: „V materialistickom evolucionizme by sa kresťanstvo udusilo.“8

Spiritualistický evolucionizmus je podľa neho pre kresťanstvo adekvátnejší a
aby ho odôvodnil, kladie jednoduchú otázku: „Nie je však preň (t. j. kresťanstvo
– doplnila Z. P.) široká perspektíva postupu vesmíru, priťahovaného duchom,
tou najpríhodnejšou klímou?“9 Predpokladaná pozitívna odpoveď mu umožnila
dospieť k tvrdeniu, že evolucionista, ktorý je súčasne kresťanom, môže prekonať
hradbu, ktorá na prvý pohľad oddeľuje profánne a posvätné10, a môže preto
akceptovať rovnako vedecký, ako aj náboženský pohľad na evolúciu (a to nielen
na biologickú – darvinovskú, ale aj na proces vývoja celého vesmíru, ktorý nazýva
kozmogenézou).

Ďalší dôvod, prečo Teilhard nemohol prijať Darwinov materialistický evo-
lucionizmus do dôsledkov, spočíval v tom, že kresťanstvu a veriacim ľuďom nič
neponúkal. Nebol to optimistický pohľad na vývoj, ktorý by niekam smeroval,
pretože evolúcia nemala cieľ, nikto ju neviedol, neobsahovala teda žiaden prísľub,
nedávala nádej a vieru v budúcnosť, ktorú by človek očakával. „Človek žil, radoval
sa a trpel, dožil a bol koniec. Na základné existenciálne otázky: kto som, čo som,
odkiaľ a kam idem, ako mám žiť a podobne, človeku nedával odpoveď. Ale ľudské
„ja“ ako centrum osobnosti sa so znepokojením pýtalo na svoju smrť, na to, či bude
toto „ja“ existovať nejako ďalej, alebo sa po smrti navráti k mnohosti (k matérii),
k nižšiemu stupňu bytia? […] Na pôde takéhoto evolucionizmu odpoveď však
človek nedostával.“11 Teilhard však chcel ponúknuť odpovede.

Druhý významný autor, ktorého Teilhard spomína ešte viac než Darwina, je
francúzsky filozof Henry Bergson. Práve on ho priviedol k myšlienke tvorivej
evolúcie poháňanej obrovskou vnútornou silou (elán vital). Inšpiračný vplyv
Bergsonovho diela z roku 1907 L’Évolution créatrice (Tvorivý vývoj) – po prečítaní
ktorého sa už Teilhard, ako to uvádzal, nemohol vzdať idey evolúcie ako ústrednej
myšlienky svojho učenia – pôsobil ako „katalyzátor ohňa, ktorý pohltil jeho srdce a
jeho ducha“. Bergsonovo chápanie evolúcie sa totiž (na rozdiel od Darwina) týkalo
nielen materiálnej, ale aj duchovnej skutočnosti a zdôrazňovalo tvorivosť tohto
evolučného procesu. Hoci sa Teilhardova interpretácia faktu evolúcie v konečnom
dôsledku nezhoduje s Bergsonovým chápaním (najmä v otázke smerovania

8 TEILHARDDECHARDIN, P. 1939. LaMystique de la Science. In: L’Énergie Humaine.Oe. VI. Paris:
Éditions du Seuil, 1962, s. 221.

9 Ibid., s. 221.
10 Ibid., s. 221.
11 PLAŠIENKOVÁ, Z. Evolučná koncepcia Teilharda de Chardin, s. 23.

22 ACTA 2/2025



Články Odkaz diela Pierra Teilharda de Chardina pre súčasnosť

evolúcie), boli to práve Bergsonove úvahy o élan vital (životný rozmach, životný
elán) a durée (trvanie), ktoré viedli Teilharda k interpretácii evolúcie v súvislosti
s Božím s/tvoriteľským pôsobením.12

Ako som už naznačila, jedným z prvých problémov, ktoré musel Teilhard riešiť,
bol problém interpretácie faktu evolúcie a kreácie. Aby sme mohli hlbšie porozu-
mieť Teilhardovej explikácii, pokúsim sa najskôr stručne zhrnúť jeho základné
tvrdenia o evolúcii (vrátane formulovania univerzálnych evolučných zákonov) a
potom sa zmienim o jeho základných filozoficko-teologických postulátoch, ktoré
sú kľúčovými piliermi Teilhardovej interpretácie kreačného, čiže jednotiaceho
s/tvoriteľského Božieho pôsobenia.

2.2 Interpretácia evolučného procesu, jeho fáz a zákonov

Teilhardovo chápanie evolúcie, opakujem, sa týka vývoja celého vesmíru (celku
sveta), ktorý nazýva procesom kozmogenézy. V obsahovo užšom, teda biologickom
význame, ide o evolúciu živej prírody, ktorá je osobitným prípadom kozmického
vývoja. Teilhard ju v zhode so všeobecnými poznatkami o fylogenéze druhov13

nazýva tiež procesom biogenézy. Tento proces na úrovni vývoja ľudského druhu
označuje všeobecne zaužívaným biologickým termínom antropogenéza (ktorá je
vlastne hominizačným, človekotvorným procesom). Okrem týchto vymedzení
je však u Teilharda ešte jedno ďalšie, ktoré sa týka psychickej (v najširšom
význame slova) a duchovnej (v užšom význame) stránky vývoja. Ide o priebeh
psychickej evolúcie, ktorá sa najviditeľnejšie prejavuje na úrovni vývoja vedomej
či duchovnej stránky ľudského druhu (prirodzene, aj na úrovni každého jednotliv-
ca). Teilhard ju nazýva procesom noogenézy (procesom zrodu vedomia, rozumu,
myslenia, ducha).14

12 Okrem tejto ústrednej inšpirácie nachádzame zreteľný vplyv Bergsonovej práce z roku 1932 Les
deux sources de la morale et de la religion (Dva pramene morálky a náboženstva) aj na Teilhardovo
chápanie fenoménu morálky a náboženstva. Ide predovšetkým o terminologické rozlišovanie
pojmov statickej (uzavretej) a dynamickej (otvorenej) morálky a náboženstva. Túto tematiku
na tomto mieste rozvíjať nebudem, iba dodám, že súvisí aj s chápaním významu mystickej
intuície. Teilhardovo rozvinutie tejto myšlienky do podoby interpretácie vzťahu Boha a sveta
(na základe vzťahu lásky) je už viac-menej filozofická a teologická záležitosť, ktorú Teilhard
prijíma v podobe výzvy – rozpracovať ju.

13 Musíme však hneď doplniť, že Teilhard hovorí súčasne o fylogenéze ako ortogenéze (teda
o vnútorne usmernenom vývojovom procese druhov), čo potvrdzuje jeho presvedčenie, že
za prírodným výberom musíme predpokladať už vyššie zmienenú tendenciu, ktorá vývoj
usmerňuje.

14 Na tomto mieste musím poznamenať, že Teilhard jednoznačne nedefinuje významové termi-
nologické rozdiely medzi termínom psychika, vedomie, duch, čo je – a oprávnene – do určitej
miery dôvodom pre kritiku, avšak pri hlbšom oboznámení sa s jeho prácami je tento sémantický
rozdiel zrejmý.

ACTA 2/2025 23



Odkaz diela Pierra Teilharda de Chardina pre súčasnosť Články

V rámci tohto stručného opisu evolúcie je dôležité uviesť, že sa v nej konšti-
tuuje aj vznik nových sfér, v rámci ktorých z hľadiska „dejín“ našej Zeme, zmeny
stavov a stupňov jej organizovanosti a zložitosti, môžeme za významné považovať
nasledovné: vytvorenie geosféry (ako výsledku geogenézy charakteristickej
prítomnosťou anorganickej hmoty); ďalej biosféry (ako výsledku biogenézy),
keď sa objavuje prvý život (bod vitalizácie) a jeho rôzne formy vrátane človeka
(bod hominizácie) a vytvorenie antroposféry (ako výsledku antropogenézy). Táto
sféra je spojená s nárastom ľudského vedomia ako vyššej úrovne narastajúceho
psychizmu, úrovne, ktorá dáva Zemi jej nový rozmer a vytvára novú sféru –
noosféru (ako výsledok noogenézy). Predstavuje duchovný, myšlienkový obal
Zeme. Jej orientačným duchovným centrom je už spomenutý bod Omega.15

Pre Teilharda bolo teda mimoriadne relevantné na jednej strane pochopiť
a zároveň vysvetliť smerovanie univerzálneho kozmického vývoja a zvlášť, na
strane druhej, objasniť postavenie, význam a úlohu fenoménu človeka vo vzťahu
k vývoju vesmíru i Bohu. Bol presvedčený, že v evolutívnom svete sa nemôže na
konci jednotlivých evolučných prechodov a fáz neočakávane objaviť nič (nech
by boli prechody akokoľvek radikálne), čo by v náznakoch nebolo prítomné už
na začiatku. „Takáto vývojová predurčenosť (v zmysle nevyhnutnosti) sa teda
vzťahuje aj na objasňovanie ľudských počiatkov. Pretože v rámci kozmickej
evolúcie je vývoj ľudských počiatkov, čiže ľudskej stránky stávajúceho sa bytia
kulminačným rozmerom, možno adekvátnym spôsobom analyzovať biologickú
evolúciu človeka (ako zoologického druhu) iba v spojitosti s vývojom vesmírneho
celku bytia. Postihnúť privilegované miesto človeka vo vesmíre znamená podľa
Teilharda preniknúť čo najhlbšie k zárodku, od ktorého sa odvíjajú vlákna
ľudského organizmu. Tak odhalíme, že na začiatku sú tieto vlákna spletené so
samým tkanivom univerza. Človek akoby zjednocoval, najsvojskejším spôsobom
manifestoval štruktúru vesmírneho javu.“16 Na pozadí tejto relácie predstavuje
človek fenomén, „okolo ktorého a v ktorom sa vesmír navíja…“ Je to „človek,
dávajúci zmysel dejinám“ a človek ako „jediný absolútny parameter vývoja.“17

Nebudem sa teraz pristavovať pri analýze týchto tvrdení, ani pri opise všetkých
výnimočných charakteristík ľudského zoologického druhu, nástupom ktorého
začal na našej planéte nový vek, keď človek – obrazne povedané slovami Teilharda
– mení kožu Zeme a dáva jej dušu, pretože biologická evolúcia dosiahla štádium
reflexie vo vesmíre (človek získal vedomie na druhú) a sám vesmír sa dostal do
kritického bodu usporiadania (Teilhard hovorí vesmírneho navíjania), kde sa tak

15 PLAŠIENKOVÁ, Z. Evolučná koncepcia Teilharda de Chardin, s. 50.
16 Ibid., s. 50.
17 TEILHARD DE CHARDIN, P. 1949. La place de l’homme dans la Nature. Le groupe zoologique

humain. Paris: Éditions Albin Michel, 1996, s. 95.

24 ACTA 2/2025



Články Odkaz diela Pierra Teilharda de Chardina pre súčasnosť

sústredil, že získal možnosť predvídať a vynaliezať.18 Na akúsi rodnú (niekedy
metaforicky hovorí až „genetickú“) príbuznosť a prepojenosť človeka a vesmíru
Teilhard upozorňuje v mnohých svojich textoch, no za zmienku stoja najmä
jeho konštatovania z úvodu práce La place de l’homme dans la Nature (Miesto
človeka v prírode), kde jednoznačne deklaruje, že fenomén vesmír musí uzatvárať
fenomén človeka (a naopak) a konštatuje: „Aby sme pochopili vesmír, musíme
pochopiť človeka“ alebo: „Vesmír by zostal nepochopený, keby sa nám do neho
nepodarilo začleniť úplného človeka, aj s jeho myslením.“19 Celý referenčný rámec
Teilhardových úvah však môžeme opísať z pozície chápania človeka aj nasledovne.
Nie je možné pochopiť človeka mimo ľudstvo, ľudstvo mimo život, život mimo vesmír.
Týmto svojím konštatovaním sa pokúšam zdôrazniť, že súvislosť človeka a vesmíru
(alebo naopak) je pre Teilharda východisková platforma aj pre porozumenie a
objasnenie miesta a úlohy človeka vo vesmíre (prírode).

Zostáva nám ešte veľmi stručne spomenúť Teilhardom formulované tri uni-
verzálne evolučné zákony, či zákonitosti, ktoré poukazujú na to, akým spôsobom
prebieha evolučný proces (okrem už vyššie spomenutých tendencií). Ide o: 1. zákon
zložitosti a vedomia20; 2. zákon tangenciálnej a radiálnej energie21 a 3. zákon
psychickej konvergencie.22 Krátka výkladová rekapitulácia týchto zákonov nás
privedie k poznaniu, že prvý zákon vypovedá o postupnom evolučnom náraste
organickej zložitosti vecí a tomu zodpovedajúcom ich psychickom zvnútorňovaní,
ktoré sa podľa Teilharda prejavuje už od prvých okamihov manifestácie kozmic-
kých síl (napríklad gravitačných, elektromagnetických a pod.), cez vývoj živých
organizmov a človeka až po posledné centrum vývoja, t. j. spomínaný bod Omega.
„Symbolicky by sme tento zákon zložitosti a vedomia mohli vyjadriť ako dve
stránky, dve ohniská usporiadania, čiže organizácie každého vesmírneho elementu
z hľadiska jeho materiálnej a duchovnej organizácie, len s rozličnou mierou
intenzity a funkčnej priority.“23 Druhý zákon zdôrazňuje to, že tangenciálna
energia sa prejavuje vo všetkom, čo sa deje na povrchu vecí, je to akási ich
vonkajšia stránka, či „fyzická“ energia, ktorej náprotivkom je radiálna energia,
ktorú Teilhard nazýva aj psychickou, teda vnútornou stránkou vecí. Vďaka nej
je vývoj usmernený k poslednému ohnisku ducha, k bodu Omega, ktorý na

18 A to, podľa Teilharda, stačilo na to, aby za niekoľko sto tisíc rokov dokázal ľudský druh premeniť
povrch a tvár Zeme, pretože vzklíčila nová mysliaca vrstva (spomínaná noosféra) a tak sa zrodil
aj nový svet.

19 TEILHARD DE CHARDIN, P. 1949. La place de l’homme dans la Nature. Le groupe zoologique
humain, s. 94.

20 TEILHARD DE CHARDIN, P. Le Phénomène Humain, s. 58.
21 Ibid., s. 62.
22 Ibid., s. 58.
23 PLAŠIENKOVÁ, Z. Evolučná koncepcia Teilharda de Chardin, s. 46.

ACTA 2/2025 25



Odkaz diela Pierra Teilharda de Chardina pre súčasnosť Články

túto energiu pôsobí, a tým aj priťahuje vývoj „dopredu“ a „nahor“, čiže k sebe.
„Pochopiť vzťah týchto dvoch podôb energie v celej evolúcii je akoby vysvetliť
spojenie dvojakej energie tela a duše, pochopiť ich z akejsi jednej perspektívy a
navyše koherentným spôsobom.“24 Táto perspektíva graduje v treťom zákone,
ktorý je akoby implikáciou prvých dvoch a vypovedá o psychicky konvergentnej
štruktúre a zakrivení navíjajúceho sa sveta. Hovorí o tom, že z psychického
(duchovného) aspektu sa všetko zbieha, konverguje do jediného bodu – akéhosi
pólu vesmíru, stredu či vrcholu, na ktorom sa všetko viaže, z ktorého pochádza
všetka súdržnosť, koherentnosť, konzistentnosť25 a ktorý, ako vyplýva z predchá-
dzajúceho textu, je „pravým“ kozmickým bodom Omega. Bod Omega (z aspektu
porozumenia finálne determinovanej evolúcie i z aspektu náboženskej viery) tak
nadobúda nesmierny význam. Poukazuje na to, že Teilhard si nevie predstaviť
evolúciu vesmíru, nárast jej psychickej a duchovnej stránky, teda nárast, čulosť a
rozmanitý pohyb ducha bez ústredného Centra. „Centrum, to je to magické slovo,
ktoré dovoľuje porozumieť aj perspektíve vývojovej sústrednosti, vypovedajúcej
o duchovnom navíjaní sa celého vesmíru na seba a do seba, o špirálovitom
vnútornom nabaľovaní, sústreďovaní duchovnej stránky vývoja.“26

Bez nároku na vyčerpávajúce vymenovanie všetkých aspektov Teilhardovho
ponímania evolúcie, ktoré môžeme v jeho diele odhaliť (a ktoré som aspoň
čiastočne uviedla), pokúsim sa ešte tézovito a v bodoch zhrnúť najpodstatnejšie
znaky jeho evolučnej koncepcie, na ktoré som už upozornila aj na inom mieste:
1. evolúcii podlieha celá skutočnosť; 2. evolučné zmeny vedú k dokonalejším
formám; 3. z aspektu dosahovania dokonalejších evolučných foriem sa dá potom
usudzovať o tvorivosti evolučného procesu; 4. tvorivý evolučný proces speje
k určitému konečnému cieľu, má teda (z duchovného hľadiska) konvergentný
(zbiehavý) charakter; 5. tento finálny cieľ (nazvaný bod Omega) však organizuje
(v zmysle priťahuje) a usmerňuje celý evolučný proces k sebe a hoci je posledným,
24 Ibid., s. 46.
25 TEILHARD DE CHARDIN, P. 1924. Mon Univers. In: Science et Christ. Oe. IX. Paris: Éditions du

Seuil, 1965, s. 78.
26 PLAŠIENKOVÁ, Z. Evolučná koncepcia Teilharda de Chardin, s. 48. Na tomto mieste si dovolím

ešte upozorniť na hodnotiace stanovisko Teilhardovho chápania evolúcie očami Josepha
Ratzingera – Benedikta XVI: „Pierre Teilhard de Chardin popsal na pozadí moderního evolučního
světového názoru kosmos jako proces vzestupu, jako cestu sjednocování. Tato cesta vede
od zcela jednoduchých ke stále větším a komplexnějším jednotkám, v nichž se rozmanitost
neruší, ale slučuje v rostoucí syntézu (…) Pod vlivem listu Efezanům a Kolosanům považuje
Teilhard Krista za energii pohánějící kosmos kupředu k noosféře, která nakonec zahrne všechno
ve své ‚plnosti‘. Na tomto pozadí chce Teilhard nově vyložit křesťanský kult: proměněná
hostie je pro něho anticipací proměny materie a jejího zbožštění v eucharistické ‚plnosti‘“
(RATZINGER, J. (BENEDIKT XVI.). Duch liturgie. Brno: Barrister & Principal, 2012, s. 22). Ďalšie
Ratzingerove výroky k Teilhardovi nájdeme aj v jeho práci RATZINGER, J. (BENEDIKT XVI.).
Eschatologie: Smrt a věčný život. Brno: Barrister & Principal (2. vyd.), 2008, s. 100 a s. 121.

26 ACTA 2/2025



Články Odkaz diela Pierra Teilharda de Chardina pre súčasnosť

konečným cieľom, jeho existenciu treba predpokladať už od začiatku evolučného
procesu ako nevyhnutný determinujúci faktor celej evolúcie; 6. bod Omega
evolúcie je zároveň identický s Kristom (kozmickým) z hľadiska náboženskej
viery.27

Po tomto stručnom výklade chápania evolúcie môžem teraz pristúpiť k pred-
staveniu základných filozoficko-teologických postulátov Teilhardovej koncepcie
kreačného jednotiaceho s/tvoriteľského Božieho pôsobenia.

2.3 Interpretácia jednotiaceho s/tvoriteľského pôsobenia –
metafyzika jednoty

Určujúce piliere teórie jednotiaceho s/tvoriteľského pôsobenia (l’union créatrice)
alebo koncepcie tvorivej jednoty Teilhard predstavil v roku 1924 v druhom variante
svojej štúdie Mon Univers (Môj vesmír ).28 V snahe o koncentrovaný pohľad
na túto teóriu v súvislosti s interpretáciou faktu evolúcie, sa musíme zmieniť
o štyroch základných filozoficko-teologických postulátoch: 1. primát vedomia
(ducha); 2. viera v život ; 3. viera v absolútno; 4. priorita celku.29

Už prvý postulát o primáte vedomia (ducha) poukazuje na to, o čom sme
už vyššie hovorili, teda, že v evolučnom procese môžeme sledovať tendenciu
k nárastu psychizmu, vedomia, ducha. Nejde teda o problematiku „prvotnosti“
vedomia pred hmotou, ale o jeho „primárnosť“ v procese povstávania bytia. Pre
Teilharda je každé bytie dobrom, čo svedčí o tom, že ontologická problematika
je začlenená do biblickej agatológie. Tento určujúci postoj, ako môžeme ďalej
sledovať, sa stáva podkladom pre ďalšie dva sub-postuláty: a) bytie je lepšie ako
nebytie; b) plnšie bytie je lepšie ako neúplné. S týmito princípmi súvisia ešte dve
rozšírené, pomocné a praktické konkrétne zásady odvodené zo všeobecnejšej
zásady formulovanej v nasledovnej podobe: plné bytie je vedomé bytie. Praktické
zásady rozlíšenia stupňovitosti a hodnotovosti vedomého bytia sú: a) vedomé
bytie je lepšie ako nevedomé bytie; b) viac vedomé bytie je lepšie ako menej
vedomé bytie.30 Z uvedeného popisu vyplýva, že vedomiu, výstižnejšie, nárastu
alebo prírastku tohto vedomia môžeme prisúdiť „kritérium evolučného pokroku“,
evolučného napredovania smerom k vyšším stavom vedomia.

Druhý postulát, nazvaný viera v život, súvisí s chápaním „očakávanej bu-
dúcnosti“. Pozoruhodný obraz budúcnosti je v rámci tohto postulátu čiastočne
zakomponovaný v jeho ďalších dvoch sub-postulátoch, ktoré vyjadrujú neochvej-
nú istotu, že vesmír ako celok: a) má svoj cieľ; b) nemôže si pomýliť cestu, ani sa

27 Ibid., s. 68.
28 TEILHARD DE CHARDIN, P. 1924. Mon Univers, s. 63-114.
29 Ibid., s. 67-72.
30 Ibid., s. 68.

ACTA 2/2025 27



Odkaz diela Pierra Teilharda de Chardina pre súčasnosť Články

na nej zastaviť.31 Záruka je istá vzhľadom na neustále pôsobenie transcendentnej
duchovnej sily vyžarujúcej z bodu Omega a imanentne tkvejúcej vo vnútri
každej veci. „Hlavný dôvod, prečo je tomu tak, možno vypátrať najmä v kritériu
perspektívy pohľadu, ktorú Teilhard stanovuje ako dodatkovú konzekvenciu
tohto postulátu. Týmto kritériom je viera v budúcnosť. Najskôr akoby nepriamo
vyjadrená niečím (vierou v život), čo ešte explicitne netlmočí jej konkrétnu
perspektívu, ale vzápätí zjavne formulovaná z aspektu existencie nad-života,
očakávanej, budúcej skutočnosti, ktorej zárukou je funkčná sila a pôsobenie
bodu Omega.“32

Dostávame sa ku tretiemu postulátu viery v absolútno. Tento postulát je
akoby krátkou rekapituláciou predchádzajúcich dvoch; odvoláva sa totiž na
spomenuté dosiahnutie cieľa vývoja a s ním aj na dosiahnutie vyššej úrovne
vedomia. Pre tento stav vedomia je charakteristické to, že je stavom konečným,
stálym, nezvratným, čiže stavom absolútnej dokonalosti.33

Zostalo nám uviesť posledný Teilhardov postulát priority celku. Svoj vzťah
k celku Teilhard spája predovšetkým s metodologicky monistickým prístupom
k interpretácii celej vyvíjajúcej sa skutočnosti. Nechce tým zatratiť pluralitu a
mnohosť, ale naopak, chce ich zachrániť a môže to urobiť i vďaka celku, ktorý má
nielen výsadné postavenie, ale je aj vyvrcholením predchádzajúcich postulátov a
odhaľuje novú dimenziu vývojovej skutočnosti, a tou je diferencovaná jednota.
Nesmierna, obrovská jednota, stupňuje svoje konštatovanie Teilhard a súčasne
hovorí: „Ani z filozofického, ani z psychologického hľadiska sa nemôže nič vo
svete pochopiť inak ako v relácii k celku a skrze celok.“34

Na základe predchádzajúcich úvah by sme mohli konštatovať: Absolútno,
posledná skutočnosť, ku ktorej všetko speje, nemôže byť ničím iným ako všetko
zahrnujúcim celkom, pretransformovanýmdo zjednoteného vedomia. Je to kozmic-
ké vedomie, neskôr Teilhardom jasne označené aj ako kristovské vedomie. Teória
jednotiaceho pôsobenia (ako metafyzika tvorivej jednoty) tak nadobúda svoju
neochvejnú bázu. Božie pôsobenie, ktoré je s/tvoriteľským jednotiacim pôsobením
na základe lásky, ktorá priťahuje a zjednocuje, je z náboženského hľadiska
pôsobením personálneho Boha, v ktorom sa všetci zjednocujeme. Evolúcia celého
vesmíru tak v sebe zahŕňa aj personalizačnú vývojovú tendenciu, o ktorej sa
Teilhard zmieňuje v niektorých svojich esejach, ale na tomto mieste sa už tejto
téme nebudem venovať. Pristavím sa však ešte pri jednom významnom kontexte

31 Ibid., s. 68-69.
32 PLAŠIENKOVÁ, Z. Evolučná koncepcia Teilharda de Chardin, s. 42-43.
33 TEILHARD DE CHARDIN, P. Mon Univers, s. 69-70.
34 Ibid., s.72.

28 ACTA 2/2025



Články Odkaz diela Pierra Teilharda de Chardina pre súčasnosť

Teilhardovho odkazu. Je ním ekologický (resp. širšie chápaný environmentálny)
kontext.

3. Ekologický kontext

Ekologický, resp. environmentálny kontext Teilhardovho diela možno iden-
tifikovať vo viacerých jeho prácach, ale nie je mojím cieľom ich jednotlivo
charakterizovať. Pokúsim sa iba o stručný a do určitej miery všeobecnejší pohľad,
ktorý vyplýva z Teilhardovho chápania procesu planetizácie (známym dnes
pod termínom globalizácia). Mal ním na mysli nezvratný proces planetárneho
zjednocovania ľudstva do jedného nad-organizmu, alebo ako tiež hovoril, do
nad-ľudstva či ultra-ľudstva. Základy tejto svojej vízie načrtol už v 20. rokoch
20. storočia, ale až neskôr, v štúdiách z 30. a 40. rokov, jej dal konkrétnejšie
kontúry.35 Vychádzal z charakteristiky „ľudstva ako biologického fenoménu,
ktorého jednotlivé rasy (napriek svojej odlišnosti) tvoria jeden druh a jednotné
ľudstvo, ktoré – aj keď osídlilo celú Zem, vždy zostáva spojeným celkom, ktorý
sa bude čoraz viac zjednocovať, teda planetizovať. To znamená, že sa bude tiež
viac stláčať a zhusťovať, a preto hľadať aj nové formy spoločného sociálneho
usporiadania. Nebude to podľa Teilharda ale iba nárast ľudstva do šírky, čiže
horizontálne a v demografickom slova zmysle, ale pôjde predovšetkým o rast do
výšky, čiže vertikálne v zmysle psychickom a duchovnom (vrátane myšlienkového
a informačného). Pôjde o nárast vedomia a vedenia, mentálneho zvnútornenia, a te-
da aj invenčnej schopnosti, ktorá je konečným výrazom planetárneho stlačovania
ľudstva.“36 Teilhardova vízia nielen anticipovala tento stav, ale poskytovala určité
inšpirácie, ako sa s ním vyrovnať, ako ho zvládať, aby bol procesom rozumnej
(uvedomenej a zodpovednej) projekcie budúcnosti planetizujúceho sa ľudstva,
aby sme tento vývoj mali vo svojich rukách.

Teilhardova interpretácia planetizácie je zaujímavá prinajmenšom z dvoch
aspektov. Jednak poukazuje na smery rozvoja samotnej noosféry a jednak na
chápanie zodpovednosti v planetárnom rámci. Nakoľko proces utvárania noosféry
(o ktorej sme hovorili v súvislosti s noogenézou evolučného procesu) nie je
automatickým procesom, ale procesom závislým od našej vôle, našej slobodnej
voľby a nášho konania, musíme vziať do úvahy, že sa v ňom budú vyskytovať aj
prejavy „vzdoru“ či „regresu“ a proces spájania a zjednocovania bude procesom
čoraz ťažším. „Prekážkami budú ťažkosti kultúrnej, intelektuálnej, hospodárskej,
35 Musíme poznamenať, že Teilhard v čase formulovania svojej vízie ešte nemohol veľa vedieť

o tom, čo vidíme dnes okolo seba my, ale príchod doby, pre ktorú je charakteristické globálne
(fyzické, ale tiež informačné a duchovné) prepojenie sveta so všetkými pozitívnymi i negatívnymi
aspektami, doslova predvídal.

36 PLAŠIENKOVÁ, Z. Evolučná koncepcia Teilharda de Chardin, s. 57.

ACTA 2/2025 29



Odkaz diela Pierra Teilharda de Chardina pre súčasnosť Články

sociálnej a najmä psychologickej povahy. Rovnako mu budú prekážať nebezpečen-
stvá zo strany šovinizmu, hypernacionalizmu, xenofóbie a možno i vojen. Napriek
tomu Teilhard predpokladá, že ľudstvo prekročí akýsi pomyselný symbolický
rovník a po prvý raz sa v dejinách ľudstva objaví šanca autenticky a dobrovoľne sa
zjednocovať. A na tej druhej pomyselnej pologuli, podľamiery toho, ako sa ľudstvo
bude posúvať k pólu svojho zjednotenia, sa podľa Teilhardom formulovaného
zákona zložitosti a vedomia vytvorí väčší prírastok vedomia. Narastajúci počet
ľudí na planéte, zhustenie ľudstva vyvolá rozsiahlejšie duchovné, intelektuálne,
emocionálne spájanie a umožní ľudom pochopiť nadnárodný charakter tohto
zjednocovania, podporí gigantický rozvoj vedy, techniky a organizácie, ale za
podmienky, že bod zjednotenia, bod Omega, bude mať ľudstvo stále pred sebou
ako finálny cieľ.“37 Teilhad je presvedčený, že: „Národy a civilizácie dospeli do
takej miery vonkajších stykov, hospodárskej závislosti a duchovnej komunikácie,
že ďalej už nemôžu rásť inak, iba tak, že sa prelínajú.“38 V tomto smere hovorí
o pokroku na poli vedy, techniky, ekonomiky a politiky, ako aj na poli kultúrnych,
náboženských či etnických rozdielov. To zároveň znamená, že pôjde aj o duchovný
rast človeka, jeho potreby spolucítenia, solidarity, schopnosti milovať a pod. Hoci
je súčasné ľudstvo podľa Teilharda ešte len v „embryonálnom“ štádiu svojho
vývoja, budúcnosť je otvorená a konkrétne cesty rozvoja noosféry vidí Teilhard
v troch hlavných smeroch: v organizovaní vedeckého výskumu, v sústreďovaní
výskumu na človeka ako predmet poznania a v spájaní vedy a náboženstva. Toto
sú tri prirodzené ciele jedného a toho istého postupu, pripomína Teilhard.39 Svoj
projekt spoločnej budúcnosti ľudstva formuloval tiež v krátkej štúdii z roku 1948
Les Directions et Conditions de L’Avenir (Smery a podmienky budúcnosti)40, v ktorej
poukazuje na to, že spomenuté oblasti rozvoja sa týkajú tiež trojakého smerovania,
a to v rovine: sociálneho rozvoja – zjednocovanie ľudstva, technického rozvoja –ma-
ximum vedomia a minimum úsilia a intelektuálneho rozvoja – schopnosť „vidieť“.
Podmienky, ktoré pre tento projekt musia byť zabezpečené, sa vzťahujú tiež na tri
oblasti: podmienky prežitia (to je predovšetkým ekologická problematika, ktorá
poukazuje najmä na to, že rýchle hospodárske napredovanie nesmie vyčerpať
zásoby Zeme, že treba hľadať náhrady za uhlie, ropu, kovy); podmienky zdravia
(to sú otázky genetiky a eugeniky, a tiež otázky preľudnenia) a podmienky syntézy,
ktoré sú zo všetkých najdôležitejšie (to je vytváranie sociálneho zjednotenia, ktoré
nesmie ísť na úkor utvárania individuálnej osobnosti).

37 Ibid., s. 63.
38 TEILHARD DE CHARDIN, P. Le Phénomène Humain, s. 280.
39 Ibid., s. 309-310.
40 TEILHARD DE CHARDIN, P. 1948. Directions et Conditions de L’Avenir. In: L’Avenir de l’Homme.

Oe. V. Paris: Éditions du Seuil, 1959, s. 257-269.

30 ACTA 2/2025



Články Odkaz diela Pierra Teilharda de Chardina pre súčasnosť

V určitom ohľade tieto Teilhardove úvahy vyúsťujú aj do ním formulovaného
chápania zodpovednosti (jedinca i ľudstva) za spomenutý planetizačný, a teda aj
noosferický vývoj. Zodpovednosť nahliada Teilhard v dvoch rovinách. Prvou je
rovina spoločensko-právnej formy zodpovednosti, ktorá je ako morálna záväznosť
vo filozoficko-etickej rovine reflektovaná z aspektu objektívneho ukotvenia
povinnosti. Druhú rovinu predstavuje biologická forma zodpovednosti, ktorá
je spätá s vývojom a je vyjadrená v podobe zmyslu pre zodpovednosť.41 Práve
tento zmysel pre zodpovednosť je reflektovaným výrazom primárnej, a teda
nevyhnutnej vlastnosti univerzálneho vývoja, je dispozíciou vyvíjajúceho sa
vesmíru, ktorá spolu s nárastom psychizmu prejavuje svoje stále vyššie stupne a
hodnoty.42 Pretože spomínaný zmysel pre zodpovednosť je súčasťou evolučného
procesu a nemožno ho od evolúcie oddeliť, môže Teilhard poukázať, kam až
siahajú korene zodpovednosti. Upozorňuje, a to celkom priamo, že zodpovednosť
sa začína už tam, kde začína priestor a čas. Genéza zodpovednosti „je koextenzívna
s totalitou času a priestoru.“43 Tým, že Teilhard hovorí o vývoji zodpovednosti ako
o imanentnej súčasti celého evolučného procesu, ide o narastajúcu zodpovednosť.
Z tohto zorného uhla je tak možné pripustiť, že to sama evolúcia nás učinila
zodpovednými za ňu samotnú, že sa stávame za ňu zodpovednými, lebo táto
zodpovednosť nám prirodzene pripadla. Jednoducho sa jej nemôžeme ani vzdať,
ani zbaviť (iba ju môžeme vedome nerešpektovať a nepripustiť). Môžeme preto
uzavrieť, že Teilhardov pohľad na zodpovednosť nadobudol naozaj planetárny
rozmer a kontúry horizontu budúcnosti. Prijať takto premyslenú zodpovednosť
nám nebráni, ba skôr naopak, umožňuje pokladať Teilhardov koncept zodpo-
vednosti aj za jeden z možných inšpiratívnych zdrojov súčasného ekologického
myslenia. Ekologickým jazykom povedané, takto chápaná zodpovednosť môže
tvoriť bázu novej pozemskej (planetárnej) etiky a prispieť ku koncepcii globálneho
ekologického étosu v súvislosti so starostlivosťou o náš spoločný domov a prinášať
nádej na prežitie ľudstva i celej planéty.44 V tomto kontexte ešte môžeme dodať,
že ako spolutvorcovia sveta sme tými, kto nesie krásne a zároveň ťažké bremeno
slobody a s ňou spätej zodpovednosti. Ide pritom nielen o zodpovednosť za našu

41 TEILHARD DE CHARDIN, P. 1950. L’Évolution de la Responsabilité dans le Monde. In:
L’Activation de l’Énergie. Oe. VII. Paris: Éditions du Seuil, 1963, s. 211- 221.

42 V súvislosti so zodpovednosťou tak podľa Teilharda môžeme hovoriť o konvergencii troch
pásiem solidarity. Od nepatrných prejavov solidarity v najnižšom pásme fyzických a chemických
závislosti, cez pásmo symbiotických vzťahov živých organizmov až po reflektovanú interakciu
zodpovedných ľudských slobôd.

43 Ibid., s. 215.
44 Bližšie pozri: PLAŠIENKOVÁ, Z. Evolučná koncepcia Teilharda de Chardin, s. 80. Na tomto mieste

si môžeme pripomenúť aj zmienku o Teilhardovi de Chardin, ktorú nachádzame v encyklike
Sv. Otca Františka Laudato si’ v 2. kap., časť: III. Tajomstvo vesmíru. Paragraf 83, poznámka 53,
s. 52.

ACTA 2/2025 31



Odkaz diela Pierra Teilharda de Chardina pre súčasnosť Články

individuálnu činnosť a za budúci vývoj sveta, ale aj o zodpovednosť pred osobnou
tvárou blížnych a Boha, pred osobnou (teilhardovsky povedané) Tvárou univerza
či Vesmírnym Kristom.

Záver

Na záver môjho príspevku by som rada zdôraznila, že mi išlo o interpretáciu
iba vybraných aspektov Teilhardovho diela a kontextov jeho odkazu, no napriek
tomu sa nazdávam, že umožňujú pochopiť Teilhardov ústredný zámer: vytvoriť
syntézu vedeckého a filozoficko-teologického pohľadu na vývoj sveta, života,
ľudstva a človeka a poskytnúť nádej na jeho zavŕšenie. Za jeho významný počin
považujem aj výzvy k zjednocovaniu národov, jednotlivcov, rešpektovaniu ich
kultúr a hodnôt, čo sú myšlienky rezonujúce na pozadí súčasných globalizačných
tendencií.

V tomto ohľade môže byť jeho koncepcia planetizácie a noosféry vhodnou
platformou pre vedenie medzikultúrneho a medzináboženského dialógu, ale aj
pôdou pre morálne využívanie vedy, techniky či kyberpriestoru na princípe
„diferencovanej jednoty“ (a to tak vo vnútornom, ako aj vonkajšom rozmere).
Vnútorná jednota nás totiž personalizuje dovnútra, a vonkajšia sa prejavuje ako
supra-personalita na úrovni kolektívnych celkov, ktorých vznik a nárast nás síce
často ľakajú, ale podľa Teilharda sa formujú v predvídanom smere evolúcie. Sú
zároveň výrazom vyššej spirituality, a teda aj slobody. Napriek tomu, že dnes
nemôžeme neomylne poznať všetky správne cesty tohto procesu, výber je podľa
Teilharda istý. Sú to naše ašpirácie (ale aj obavy), ktoré nás vedú dopredu a nahor
v smere vytvárania diferencovanej jednoty a očakávanej budúcnosti. Teilhard –
bohatosťou svojich reflexií – ponúkol teda víziu evolúcie sveta a miesta človeka
v ňom, ktorá bola rámcovaná nielen horizontom a možnosťami poznania jeho
doby, ale aj jeho osobným presvedčením o finalizácii vývojovej reality chápanej
v úzkom prepojení s kresťanskou eschatologickou perspektívou. V tomto zmysle
poukázal aj na význam a hodnotu ľudského úsilia a kritéria hodnotenia ľudských
činov, ktoré podľa neho musia byť v súlade so zmyslom celej evolúcie vesmíru.

Tento príspevok by som rada zakončila vyjadrením svojho osobného postoja,
ktorý naďalej zastávam, hoci som ho formulovala už pred dvadsiatimi rokmi: „Som
presvedčená, že to, čo je z Teilhardových reflexií najpodstatnejšie a najživotnejšie,
to naozaj prežije a bude „rásť“ ďalej. Tým sa naplní jeho snaha, aj docení jeho
individuálny prínos.“45

45 PLAŠIENKOVÁ, Z., KULISZ, J. Na ceste s Teilhardom de Chardin, s. 136.

32 ACTA 2/2025



Články Odkaz diela Pierra Teilharda de Chardina pre súčasnosť

Základné myšlienky tohto príspevku odzneli na RKCMBF UK 24. septembra
2024 v rámci mojej prednášky na slávnostnom otvorení akademického roka „Veni
Sancte“.

Príspevok je výstupom grantového projektu Vega 1/0089/25: Človek ako
kozmický fenomén z multidisciplinárnej perspektívy.

Použitá literatúra

ENCYKLIKA SVÄTÉHOOTCA FRANTIŠKA. Laudato si’ (o starostlivosti o náš spoločný
domov). Trnava: Spolok sv. Vojtecha, 2015.

PLAŠIENKOVÁ, Z. Evolučná koncepcia Teilharda de Chardin. Bratislava: Stimul, 2010
[online]. Dostupné na internete: https://stella.uniba.sk/texty/FIF_ZP_evokon.pdf

PLAŠIENKOVÁ, Z, KULISZ, J. Na ceste s Teilhardom de Chardin. Trnava: Dobrá kniha,
2004.

RATZINGER, J. (BENEDIKT XVI.). Duch liturgie. Brno: Barrister & Principal, 2012.

RATZINGER, J. (BENEDIKT XVI.). Eschatologie: Smrt a věčný život. Brno: Barrister &
Principal (2. vyd.), 2008.

TEILHARD DE CHARDIN, P. 1938-40. Le Phénomène Humain. Oe. I. Paris: Éditions
du Seuil, 1955.

TEILHARD DE CHARDIN, P. 1927. Le Milieu divin. Oe. IV. Paris: Éditions du Seuil,
1957.

TEILHARD DE CHARDIN, P. 1939. La Mystique de la Science. In: L’Énergie Humaine.
Oe. VI. Paris: Éditions du Seuil, 1962, s. 201- 223.

TEILHARD DE CHARDIN, P. 1950. L’Évolution de la Responsabilité dans le Monde.
In: L’Activation de l’Énergie. Oe. VII. Paris: Éditions du Seuil, 1963, s. 211-221.

TEILHARD DE CHARDIN, P. 1950. Le gout de vivre. In: L’Activation de l’Énergie.
Oe. VII. Paris: Éditions du Seuil, 1963, s. 237-251.

TEILHARD DE CHARDIN, P. 1924. Mon Univers. In: Science et Christ. Oe. IX. Paris:
Éditions du Seuil, 1965, s. 63-114.

TEILHARD DE CHARDIN, P. 1944. Introduction à la Vie chrétienne. In: Comment je
crois. Oe. X. Paris: Éditions du Seuil, 1969, s. 177-200.

TEILHARD DE CHARDIN, P. 1949. La place de l’homme dans la Nature. Le groupe
zoologique humain. Paris: Éditions Albin Michel, 1996.

The Legacy of Pierre Teilhard de Chardin for the Contemporary World

Summary:
The legacy of the French thinker, scientist, theologian, and philosopher Pierre Teilhard
de Chardin can be reflected on several levels. The aim of this paper is to identify and
interpret this legacy primarily within psychological, scientific, philosophical-theological,

ACTA 2/2025 33

https://stella.uniba.sk/texty/FIF_ZP_evokon.pdf


Odkaz diela Pierra Teilharda de Chardina pre súčasnosť Články

and ecological contexts. All of these dimensions, however, interpenetrate one another,
with the central leitmotif being the relationship between evolution and creation. This
theme can also be elucidated against the background of the relationship between science
and religion, or reason and faith—whose synthesis Teilhard sought to achieve in his
work. The paper focuses both on presenting the main scientific aspects of Teilhard’s
cosmological–anthropological evolutionary conception, its phases, and evolutionary
laws, as well as on the metaphysical, philosophical, and theological background of the
theory of unifying divine action. At the same time, it also oscillates around questions
concerning the planetization of humankind and responsibility for future development,
which highlights the strong inspirational ecological dimension of Teilhard’s thought.

Key words: Teilhard de Chardin – evolution – creation – Omega point – Christ –
responsibility

prof. PhDr. Zlatica Plašienková, PhD.
Comenius University Bratislava
Faculty of Arts
Department of Philosophy
and History of Philosophy

34 ACTA 2/2025



Články Princíp pluralizmu v myslení Jacquesa Maritaina a Ladislava Hanusa

Princíp pluralizmu v myslení Jacquesa
Maritaina a Ladislava Hanusa1

Oľga Gavendová

Abstrakt:
Štúdia skúma princíp pluralizmu v myslení Jacquesa Maritaina a Ladislava Hanusa ako
filozofický základ trvalého mieru v spoločnosti. Obaja autori odmietajú relativizmus
i dogmatizmus a zdôrazňujú, že pravý pluralizmus vyrastá z rešpektu k pravde,
slobode a dôstojnosti človeka. Pre zabezpečenie spravodlivosti a slobody je potrebné,
aby sa spoločnosť a jej inštitúcie opierali o morálne princípy kresťanského humanizmu.
Maritain chápe pluralizmus ako nevyhnutný predpoklad demokratického spolužitia,
založeného na občianskom priateľstve a spoločnom úsilí o dobro. Hanus na základe
tomistickej filozofie formuluje princíp organického pluralizmu, ktorý uznáva autonómiu
jednotlivých častí, ale integruje ich do vyššieho poriadku spoločného dobra. Ústredným
modelom pluralizmu je preňho človek – bytosť jednoty a rozmanitosti. Pre dosiahnutie
zhody nestačí tolerancia, ale je potrebný vzájomný dialóg a otvorenosť pre pravdu. Štúdia
ukazuje, že pre oboch mysliteľov je pluralizmus cestou k mieru – nielen politickému, ale
aj vnútornému a kultúrnemu, zakorenenému v etickej zrelosti a otvorenosti voči pravde.

Kľúčové slová: pluralizmus – mier – dialóg – tolerancia – spoločné dobro

Úvod

Otázka pluralizmu je stále predmetom diskusií. Ide o fenomén, ktorý sa týka
viacerých oblastí: politiky, kultúry, spoločenského života, oblasti médií, nábo-
ženstva, filozofie, vied a poznania. Pluralita je charakteristická pre skutočnosť
ako takú, ale v súčasnosti sa stretávame s potrebou túto pluralitu nejako riešiť.
V globálnej spoločnosti sa totiž nevyhnutne stretávame s inými ľuďmi, s odlišnými
ľuďmi, ktorí majú odlišné názory, pochádzajú z inej kultúry, majú iné náboženské
presvedčenie. Aby takéto stretnutie z nepochopenia neprerástlo do konfliktu,
treba zmeniť pohľad a ten umožňuje pluralizmus. Je to postoj, ktorý nás zbavuje

1 Článok je súčasťou riešenia interdisciplinárneho projektu APVV-23-0509 Paradigmatická zmena
v chápaní vojny a ozbrojených konfliktov z teologicko-historickej a právnej perspektívy riešeného
na Univerzite Komenského v Bratislave (2024-2028).

ACTA 2/2025 35



Princíp pluralizmu v myslení Jacquesa Maritaina a Ladislava Hanusa Články

domnienky, že sme nositeľmi pravdy a iného stavia na rovnakú úroveň ako seba
dôverujúc, že hoci nedospejeme k dohode na teoretickej úrovni, aj napriek tomu je
možné dospieť k dohode prakticky. Pluralizmus je presvedčenie, že môže existovať
miesto pre všetkých a že mier nie je utópiou, ale je možný do tej miery, do akej sa
snažíme toto spoločné miesto vytvoriť. Pluralizmus je prax, ktorá sa živí teóriou
a teória, ktorá vyúsťuje do praxe.

O pluralizme sa často hovorí, ale nie vždy je tento pojem jasný. Jedna
vec je totiž pluralita, teda uvedomenie si a uznanie rôznych spôsobov, nálad,
farieb. Ide o kvantitatívny pojem. Druhá vec je pluriformita, teda rozmanitosť.
Teda nejde len o rozdiely ale aj o rôznorodosť. Tiež ide o kvantitatívny pojem.
Červená nie je žltá a neexistuje spôsob, ako tvrdiť, že žltá je príjemnejšia, než
červená. Nemožno merať, čo je príjemnejšie alebo lepšie. Pluralizmus súvisí
s radikálnou odlišnosťou. Pre pluralizmus neexistujú univerzálne normatívy
pre spoločnosť; postuluje sa požiadavka uznania a tolerovania rôznorodých, a
často nesúmerateľných svetonázorových postojov2 s cieľom zabezpečiť pokojné
spolunažívanie rôznorodých skupín. Súčasná situácia je však úplne iná. V politike
panuje polarizácia, opačný názor sa vníma nepriateľsky, spoločnosť je fragmento-
vaná, názory čierno-biele. Ak neexistujú vzájomne uznávané pravdy, ako je možné
pokojné spolužitie a koexistencia skupín s odlišnými názormi? Podľa sociológa
Zygmunta Baumana neexistencia jednej pravdy, jedného morálneho poriadku
mení spoločnosť na „tekutú“, nestálu, čo je skôr zdrojom úzkosti, lebo reálne
ľudia túžia po živote v istote.3 Hovorí sa o reálnom kultúrnom a hodnotovom
pluralizme, nie však o rovnosti medzi kultúrami.4 Podľa Brendana Sweetmana
sa demokratický pluralizmus nachádza v kríze, vyplývajúcej z nárastu vzájomne
nekompatibilných svetových názorov, z úpadku dôvery v rozum a zo zlyhávania
verejnej diskusie.5 Súčasné diskusie sa zameriavajú aj na absenciu etických hodnôt
v politike.6 Ak sa moderná politika chápe len ako technická správa verejných
vecí alebo ako boj o moc, stráca svoju ochrannú funkciu a zodpovednosť voči
občanovi. Tam, kde chýba konsenzus o verejnom záujme a spoločnom dobre,
pluralizmus sa nedokáže pretaviť do konštruktívneho riešenia problémov, ale
stáva sa len súťažou o to, ktorá ideológia alebo ktorá pravda zvíťazí. Ďalej sa

2 Porov. BALÁŽOVÁ, A. Vzťah pluralizmu a multikulturalizmu v sociálno-etických koncepciách
G. Sartoriho a B. Faya. In: Ostium, roč. 15 (2019) č. 4, dostupné na https://ostium.sk/language/sk/
vztah-pluralizmu-a-multikulturalizmu-v-socialno-etickych-koncepciach-g-sartoriho-a-b-faya/.

3 Porov. BAUMAN, Z. Tekutá modernost. Praha: Mladá fronta, 2002.
4 Porov. BAUMAN, Z. Globalizace. Praha: Mladá fronta, 1999.
5 Porov. SWEETMAN, B. The Crisis of Democratic Pluralism: The Loss of Confidence in Reason and

the Clash of Worldviews. Palgrave Macmillan Cham, 2021.
6 Porov. SENAD, G. The crisis of pluralism in the context of the weakening of universal law. In:

Sociologija, roč. 66 (2024) č. 1, s. 126-146.

36 ACTA 2/2025

https://ostium.sk/language/sk/vztah-pluralizmu-a-multikulturalizmu-v-socialno-etickych-koncepciach-g-sartoriho-a-b-faya/
https://ostium.sk/language/sk/vztah-pluralizmu-a-multikulturalizmu-v-socialno-etickych-koncepciach-g-sartoriho-a-b-faya/


Články Princíp pluralizmu v myslení Jacquesa Maritaina a Ladislava Hanusa

diskutuje aj o hranici medzi pluralizmom a multikulturalizmom. Pluralizmus sa
pôvodne chápal ako súťaž rôznych politických postojov v rámci jedného štátu
s jedným právnym poriadkom. Multikulturalizmus však rieši spolužitie odlišných
kultúrnych a etických systémov v rámci tejto spoločnosti. Spochybňuje sa, že
multikulturalizmus v praxi posilňuje politický pluralizmus.7 Namiesto otvorenosti
často dochádza k etickému a kultúrnemu relativizmu, alebo k vytváraniu paralel-
ných, neintegrovaných komunít, čo vedie k narušeniu sociálnej súdržnosti, ktorá
je pre fungujúci pluralizmus nevyhnutná. Je potrebné nájsť teoretický základ,
ktorý by dokázal spojiť nevyhnutnú mnohosť s rovnako nevyhnutnou jednotou,
spoločným dobrom a poriadkom.

Jednu formu teoretického základu predkladá Ladislav Hanus, ktorý princíp
pluralizmu považoval za správnu cestu pre budúcnosť. Inšpiráciou pre princíp
pluralizmu boli názory Jacqua Maritaina, najmä jeho dielo Integrálny humanizmus
vydané v roku 1936, ktorý sa problematike pluralizmu venuje najmä v piatej
kapitole. Hanus sa však neobmedzil len na prebratie Maritainovho postoja, ale
vytvoril vlastný systém princípu pluralizmu, ktorý mohol vyriešiť problémy
vtedajšieho Slovenska, a zároveň aj rozvinúť „európske ašpirácie“.8

1. Maritain – inšpirátor pluralizmu

O možnosti spolupráce medzi ľuďmi rôznej kultúrnej tradície, ale zároveň aj
o práve každého človeka môcť slobodne vyznávať svoje morálne presvedčenia
v občianskej spoločnosti, ktorej je súčasťou, Maritain uvažuje vo viacerých
prednáškach a esejach. Patrí sem krátka kapitola diela Science et sagesse „Dialóg
medzi veriacim a neveriacim filozofom“ z roku 1935.9 Otázku potom prehlbuje
v diele Raison et Raisons, najmä časťou „Filozofická spolupráca a intelektuálna
spravodlivosť“ (1948)10; potom v diele Principes d’une Politique humaniste si
kladie otázku „Kto je môj blížny?“ (1944)11. Pluralizmu venuje aj uvedenú piatu
kapitolu Integrálneho humanizmu (1936)12 a problematiku významne prehlbuje
v diele Človek a štát (1951)13. V roku 1957 zaznela prednáška s názvom „Tolerancia

7 Porov. SARTORI, G. Pluralizmus, multikulturalizmus a přistěhovalci. Praha: Dokořán, 2005.
8 Porov. napríklad HANUS, L. Príslušnosť ku kresťanskému humanizmu. In: O kultúre a kultúrnosti.

Bratislava: Lúč: Bratislava, 2003, s. 220-223.
9 Citácie preberám z talianskeho prekladu MARITAIN, J. Scienza e saggezza. Roma: Borla, 1980,

s. 136-139.
10 Porov. MARITIAN, J. Cooperazione filosofica e giustizia intellettuale In: MARITAIN, J. Ragione

e ragioni. Milano: Vita e pensiero, 1982, s. 51-80.
11 Porov. MARITAIN, J. Per una politica più umana. Brescia: Morcelliana, 1979.
12 Porov. MARITAIN, J. Integrální humanismus. Řím: Křesťanská akademie, 1967.
13 Porov. MARITAIN, J. Člověk a stát. Praha: Triáda, 2007.

ACTA 2/2025 37



Princíp pluralizmu v myslení Jacquesa Maritaina a Ladislava Hanusa Články

a pravda“, ktorá bola potom publikovaná v Le philosophe dans la cité v roku 196014 a
hoci tvorí samostatný celok, predsa v istom zmysle zhŕňa témy z predchádzajúcich
prác a podrobne analyzuje pluralizmus ako politickú metodológiu, preto výborne
poslúži na predstavenie Maritainovho postoja.

Maritain vychádza z konštatovania, že na objektívnej, teda teoretickej rovine
nie je možné pripustiť pluralitu právd, lebo by si navzájom protirečili a porušovali
princíp identity. Pravda je vždy jedna. Na subjektívnej, teda praktickej rovine však
možno pripustiť pluralitu morálnych, spoločenských, politických, náboženských
postojov a tak rešpektovať princíp slobody, na ktorom sa zakladá demokracia.
V demokratickej spoločnosti treba zaručiť súčasne pravdu i slobodu, pričom sa
treba vyhnúť akejkoľvek forme fundamentalizmu, a zároveň aj akejkoľvek forme
relativizmu. Vzťah, ktorý existuje medzi pravdou a slobodou, medzi objektom
a subjektom, predstavuje problém, ktorý sa týka základného vzťahu medzi
subjektivitou svedomia a objektivitou pravdy. Maritain vysvetľuje: „Na jednej
strane je omyl absolutistov, ktorí by chceli vnucovať pravdu nátlakom. Spočíva to
v tom, že prenášajú na subjekt cítenie, ktoré právom pociťujú voči objektu. Myslia
si, že tak ako omyl nemá sám osebe žiadne práva a musí byť z mysle vylúčený
(prostriedkami ducha), ani človek, keď samýli, nemá žiadne práva, ktoré bymu boli
vlastné, a musí byť vylúčený z ľudskej spoločnosti (prostriedkami ľudskej moci).
Na druhej strane stojí omyl teoretikov, ktorí robia z relativizmu, nevedomosti
a pochybovania nutnú podmienku vzájomnej tolerancie. Spočíva to v tom, že
prenášajú na objekt pocity, ktoré právom pociťujú voči subjektu – ktorý musí byť
rešpektovaný i keď sa mýli. Tak pripravujú človeka a ľudský rozum o samotný
akt pripútania sa k pravde, v ktorom zároveň spočíva dôstojnosť človeka i zmysel
života.“15 Maritain odmieta relativizmus a upresňuje: „Keby bola pravda, že kto
pozná pravdu alebo spravodlivosť, alebo tvrdí, že ju pozná, nemôže pripustiť
možnosť iného, než vlastného pohľadu a je viazaný násilne vnucovať svoj pravdivý
pohľad druhým, potom by bol rozumný živočích najnebezpečnejší zo všetkých
živočíchov.“16 Aj tvárou v tvár istote, ktorú človek môže mať o pravde, treba
zaručiť demokraciu, aby sa predišlo nielen svetsko-liberálnemu relativizmu, ktorý
je dôsledkom filozofického skepticizmu, ale aj akejkoľvek forme náboženského
fundamentalizmu, ktorá stotožňuje zákon štátu so zákonom Cirkvi, či politického
fundamentalizmu, ktorý uvaľuje diktatúru väčšiny a popiera námietku svedomia.
Maritain robí analýzu situácie náboženského, kultúrneho a politického pluralizmu,

14 Porov. MARITAIN, J. Le philosophe dans la cité. Paris: Alsatia, 1960. V češtine je prednáška
súčasťou publikácie MARITAIN, J. Víra v člověka. Praha: Krystal OP, 2008.

15 MARITAIN, J. Tolerance a pravda, s. 27.
16 MARITAIN, J. Tolerance a pravda, s. 25.

38 ACTA 2/2025



Články Princíp pluralizmu v myslení Jacquesa Maritaina a Ladislava Hanusa

ktorý spoločnosť charakterizuje. Podľa neho pluralizmus nevyžaduje zrieknutie
sa vlastných presvedčení, ale jednoducho rešpektovanie presvedčení iných.

V spoločnosti sa stretávajú zástancovia rôznych filozofických systémov: je
medzi nimi možná spolupráca, pokojné a nekonfliktné spolužitie? Podľa Maritaina
sa každý filozofický systém zakladá na nejakom aspekte skutočnosti a filozof
pravdu o nej intuitívne vníma, nomožno ju nesprávne konceptualizovať a previesť
do pochybného alebo mylného systému tvrdení a popieraní. Práve kvôli tejto
základnej intuícii je potrebné každú veľkú filozofickú náuku skúmať inou náukou,
napr. pozitivizmus môže skúmať tomizmus zo svojho hľadiska a snažiť sa nájsť
v ňom tú pravdu, ktorá obohatí jeho systém alebo ho pomôže zrevidovať, rovnako
ako tomista môže skúmať pozitivizmus a v ňom hľadať základnú intuíciu, ktorá
obohatí, alebo možno povedie k poopraveniu vlastného systému.17 Prínosom
potom nie je výmena pohľadov a ideí, ale vďaka tomuto inému filozofickému
systému dokáže filozof hlbšie skúmať svoj vlastný systém, obohacovať zvnútra a
rozširovať jeho princípy na nové oblasti skúmania.18

Maritain rozlišuje dve oblasti: objektívnu a subjektívnu. V objektívnej oblasti,
teda voči odlišnému filozofickému systému, možno zaujať postoj intelektuálnej
spravodlivosti. V subjektívnej oblasti, teda voči tomu, kto odlišný systém zastáva,
treba byť tolerantný. Maritain sa však neuspokojuje len s toleranciou, pretože
podľa neho je lepšie, ak medzi filozofmi existuje istá spolupráca, nielen sa
vzájomne strpieť. Je potrebná istá kolegiálnosť, „založená na intelektuálnej
spravodlivosti a na filozofickej povinnosti chápať myslenie druhého pravdivým a
najlepším spôsobom.“19

Filozofom a vedcom musí ísť o pravdu, o objektívnu pravdu. Veda a filozofia
nepripúšťajú právo na omyl. Ak sa však mýli vedec alebo filozof, tolerantne ho
treba nasmerovať na pravdu. Je to možné vtedy, ak aj on je otvorený pre hľadanie
pravdy. K hľadaniu pravdy treba viesť a vychovávať už počas vyučovania žiakov
na školách. Škola by nemala učiť iba jedinú filozofiu, vnucovať žiakovi určitý
filozofický systém, ale nemala by sa ani obmedziť len na vyučovanie dejín filozofie,
čím by ho ponechala napospas relativizmu a skepticizmu stále sa meniaceho
kaleidoskopu postupne sa striedajúcich teórií. Skôr by mala učiť filozofovať, aby
každý žiak mohol sám – hoci nie úplne sám, pretože je vedený učiteľom – dospieť
k pravde. Nejde teda o to učiť vedieť, ani o to učiť pochybovať, ale o učiť hľadať
pravdu.

17 Robí tak aj Maritain: ako tomista skúma pozitivizmus a snaží sa opačne vidieť, čo by si mohol
pozitivista vziať z tomizmu. Porov. MARITAIN, J. Ragione e ragioni, s. 67-73.

18 Porov. MARITAIN, J. Tolerance a pravda, s. 30.
19 MARITAIN, J. Tolerance a pravda, s. 31.

ACTA 2/2025 39



Princíp pluralizmu v myslení Jacquesa Maritaina a Ladislava Hanusa Články

Spoločnosť charakterizuje aj pluralizmus náboženských vier. Pre pokojné
spolužitie nie je potrebné miešanie rôznych vier, akoby všetky náboženstvá
boli pravdivé. „Snažiť sa stanoviť nejaké náukové minimum, spoločné jedným
i druhým, ktoré by slúžilo za podklad pre nejakú spoločnú činnosť, je úplný
nezmysel (…). Každý sa zúčastňuje a musí sa zúčastňovať celý a dávať svoje
maximum. Lenže jedni ako i druhí sú povolaní nie k hľadaniu nejakého spoločného
teoretického minima, ale k vykonávaniu istého spoločného praktického cieľa.“20

Paradoxne dobré spolužitie medzi veriacimi rôznych náboženstiev je spojené
s dôvodmi, ktoré sú navzájom nezlučiteľné. No len na teoretickej rovine, pretože
rôzne spôsoby vzájomného spolužitia sú možné na praktickej rovine. Maritain
vychádza z bytostnej otvorenosti pre Boha, ktorá je vlastná pre každého človeka.
Z nej pramení jeho hodnota a dôstojnosť.21 To je aj dôvod, prečo náboženstvo
nemôže viesť ku konfliktom a k nenávisti. Náboženské presvedčenie iného treba
rešpektovať. Ide o morálny postoj. Ani v tejto sfére však nestačí len vzájomná
tolerancia, istá znášanlivosť inej viery. Maritain kladie dôraz na „spolužitie“ a preto
dáva prednosť termínu „priateľstvo“, lebo „evokuje predstavu druhov na ceste,
ktorí sa stretli a sú tu spolu, kráčajú po cestách zeme – nech sú rozdiely medzi
nimi akokoľvek základné – v dobrej ľudskej zhode, v dobrom rozpoložení a
v srdečnej solidarite, alebo lepšie povedané v priateľskej a úslužnej nezhode.
Pojem dobrého priateľstva, fellowship, medzi členmi rôznych náboženských rodín,
sa mi z dôvodov, ktoré som naznačil, javia ako ústredné pre nový vek civilizácie,
ktorý sa rysuje v nastávajúcom súmraku.“22 Priateľstvo neprekračuje dogmu,
neexistuje napriek dogme. Náboženský pluralizmus teda nie je nad-dogmatický,
ale iba nad-subjektívny: bratská láska človeka vyvádza z jeho vlastnej subjektivity,
aby mohol pochopiť druhého – no bez toho, aby sa zriekol vlastného svedectva.
Náboženská výchova je výchovou k mieru, pretože je výchovou k láske; nie je to
medzikonfesijná výchova, ktorá by hľadala najmenší spoločný menovateľ medzi
všetkými náboženstvami. Maritain spresňuje, že ekumenizmus „nás nevedie, aby
sme opustili svoju vieru, ale aby sme opustili sami seba. To znamená, že nám
pomáha očisťovať našu vieru od prímesí egoizmu a subjektivity, do ktorých máme
tendenciu inštinktívne sa uzatvárať.“23

Úroveň, na ktorej sa pluralizmus najkonkrétnejšie prejavuje v správaní, je
politická sféra. Človek žije v multikultúrnej spoločnosti. Bežne sa stretáva nielen
s veriacimi iných náboženstiev, so zástancami iných názorov a postojov, ale

20 MARITAIN, J. Integrální humanismus, s. 196.
21 Porov. MARITAIN, J. La persona e il bene comune. Brescia: Morcelliana, 1963, s. 38.
22 MARITAIN, J. Tolerance a pravda, s. 33-34.
23 MARITAIN, J. Tolerance a pravda, s. 36-37. Podobnú tézu zastáva aj J. Pieper. Porov. BLAŠČÍKO-

VÁ, A. – NEMEC, R. The Question of Heroism and Heroic Virtue in the Philosophy of Education
of Josef Pieper. In: Religions. roč. 14 (2023) č. 7, 900.

40 ACTA 2/2025



Články Princíp pluralizmu v myslení Jacquesa Maritaina a Ladislava Hanusa

aj s ľuďmi iných kultúr, riadiacimi sa odlišnými politikami. Žiadna spoločnosť
nedokáže žiť bez nejakého spoločného základného východiska a bez spoločného
základného presvedčenia.24 Maritain bol presvedčený, že „súhlas myslí sa môže
spontánne vytvoriť nie na základe spoločného špekulatívneho myslenia, ale na
základe spoločného praktického myslenia, nie na základe spoločne uznávaného
chápania sveta, človeka a poznania, ale na základe uznania rovnakého súboru
presvedčení, ktoré konanie riadi.“25 Ľudia sa zhodnú v praktickom postoji, ktorý
záleží od jednoduchej a „prirodzenej“ intuície. Je jedno, z akého dôvodu rešpektujú
pravdu, inteligenciu, ľudskú dôstojnosť, slobodu, bratskú lásku a absolútnu
hodnotu morálneho dobra: podstatné je, že to všetko rešpektujú prakticky.26

Politická sféra má byť preto preniknutá občianskym priateľstvom, pretože
ľudia patriaci k rôznym táborom môžu na národnej aj medzinárodnej úrovni spo-
lupracovať pri uskutočňovaní spoločného politického projektu, hoci vychádzajú
z odlišných názorových presvedčení. Tak, ako rozlíšenie medzi subjektivitou
a objektivitou v oblasti teoretických, filozofických a náboženských vzťahov
umožňuje zladiť objektívnosť pravdy so subjektivitou svedomia, podobne aj v ob-
lasti praktických vzťahov rozlíšenie medzi teoretickým a praktickým rozumom
umožňuje vytvoriť spoločný základ pre občianske spolužitie bez toho, aby sa
ktorákoľvek politická skupina musela vzdať svojej identity. Je teda možné chcieť
tie isté veci, aj keď z rôznych ideologických dôvodov. Občianske priateľstvo
zjednocuje jednotlivé zložky spoločnosti do organickej jednoty.27

Demokratický štát, ktorý spravuje občiansku spoločnosť, nemôže byť neu-
trálny voči hodnotám, inak by do svojich štruktúr zaviedol inštitucionalizovaný
relativizmus. Podľa Maritaina nielen jednotlivec, ale aj spoločnosť ako celok
má svoje povinnosti voči pravde. Preto, aby bol človek či spoločnosť skutočne
demokratický, nie je potrebné zriecť sa svojichmorálnych presvedčení vo všetkých
oblastiach spoločenských vzťahov, či už cirkevných, kultúrnych alebo politických,
stačí ak v láske koná pravdu.

24 Porov. MARITAIN, J. Il principio pluralistico in democrazia. In: MARITAIN, J. Ragione e ragioni,
s. 261.

25 MARITAIN, J. Člověk a stát, s. 70.
26 Porov. MARITAIN, J. Il principio pluralistico in democrazia, s. 261.
27 Porov. MARITAIN, J. Integrální humanismus, s. 166-167. „No jednoduchá priateľská jednota

nestačí dať spoločnosti formu – onú etickú špecifikáciu, bez ktorej spoločnosť nemá skutočne
ľudské spoločné dobro; alebo skôr, ak má existovať ako priateľská jednota, potom vlastne takú
formu a špecifikáciu sama potrebuje. Ak je táto forma kresťanská, tak len preto, že prevládne
kresťanské chápanie, a to v onom svetskom a pluralistickom spôsobe. Lenže ako a čím prevládne?
Tým, že nositelia tohto kresťanského chápania budú mať dosť duchovnej energie a politickej
sily i múdrosti, aby ľuďom, ktorí to dokážu pochopiť, ukázali prakticky, že takéto chápanie sa
zhoduje so zdravým rozumom a s všeobecným dobrom.“ Ibid., 167.

ACTA 2/2025 41



Princíp pluralizmu v myslení Jacquesa Maritaina a Ladislava Hanusa Články

2. Hanusova vízia pluralizmu

Myslenie J. Maritaina ovplyvnilo formovanie filozofickej osobnosti L. Hanusa.
Ťažko konkrétne zistiť, ktoré Maritainove diela mohol reálne preštudovať. Isté je,
že napr. Maritainov Integrálny humanizmus bol východiskom pre esej Príslušnosť
ku kresťanskému humanizmu (1943). Inšpirovalo ho aj neskoršie Maritainovo
dielo Človek a štát, preto „do centra svojej rozpravy staval princípy kresťanskej
humanity, etiky a náboženstva.28 Jasnú predstavu o katolíckom pluralizme mal už
v roku 1941.29 Systematickú podobu pluralizmu vypracoval v monografii Princíp
pluralizmu v rokoch 1986 – 1987, no publikovaná mohla byť až v roku 1997.
Pluralizmus považoval za problém každej spoločnosti ako takej, na jej vývinovej
ceste – jej sociologickým a dejinným problémom.30 Vnímal ho ako znamenie
čias. Svet zažil tak liberalizmus ako i totalitný kolektivizmus, ktoré považoval za
krajnosti. Pluralizmus je podľa Hanusa „šanca na to, aby sa človek vyhol excesom
krajností a udržal tak jednotu.“31

Z pojmu pluralizmus vyplýva, že ide o „plus“, teda o „viac ako jedno“, pričom
ide o „viac“ nielen čo do kvantity, ale aj „viac“ kvality, hodnoty, no aj „viac“
v ontickom zmysle: viac bytia.32 Toto „viac“ treba podľa Hanusa uznať a zároveň
uviesť do jednoty, mnohosť tak integrovať. V istom zmysle je jednota východisko,
lebo každá bytosť je jedna (sama v sebe), je so sebou identická. Zároveň sa však
vyvíja, mení, prechádza z potencie do aktu, aktivizuje sa, nadobúda plnosť, istý
vrchol, cieľ.33 Jednota preto nie je len východisko, nie je len daná, ale je zároveň
aj cieľ, ktorý treba dosiahnuť, teda je to úloha. Preto aj pluralizmus nie je len

28 Porov. PAŠTEKA, J. Hanusova výzva k pluralizmu. In: HANUS, L. Princíp pluralizmu. Bratislava:
Lúč, 1997, s. 19-20.

29 Porov. esej s názvom Nové požiadavky katolíckeho života (Ide o pluralizmus) vyšla v časopise
Kultúra, r. 13, (1941) č. 5, s. 193-199; zároveň je aj súčasťou publikácie Rozhľadenie. SSV: Trnava,
1943, s. 111 – 126.

30 HANUS, L. Pokonštantínska Cirkev. Bratislava: Lúč, 2000, s. 50. „Prvou osobitou úlohou
spoločnosti (aj jej hlavným dejinným problémom) je vytvorenie a udržanie jednoty… Ale
z dosiahnutej jednoty, z dosiahnutého prvého pólu jednoty ihneď sa vytvára problém druhý:
vedeniu spoločnosti nastáva… úloha vyhovieť v nej aj nadchádzajúcemu javumnohosti, mnohosti
národnej, rasovej, historickej, kultúrnej, ideovej, politickej, t. j. rozličného pôvodu a orientácie. To
znamená prirodzenú rozmanitosť do jednoty spoločnosti pojať tak, aby sa mnohosť nepotlačila…,
ale zachovala: mnohosť volá a tenduje k jednote, úlohou jednoty je spolu zachovať mnohosť.
Cieľom spoločnosti v jej dejinách je dosiahnuť riešenie tohto problému v útvare, alebo vo
formule: jednota v mnohosti, mnohosť v jednote. Túto úlohu vyriešiť je najvyššou úlohou a
najvyšším umením spoločenského vedenia.“ Ibid., s. 50 – 51.

31 Porov. LAUKO, J. Kráže 21. storočia. In: Symbol slovenskej kultúrnosti. Bratislava: Literárne
informačné centrum, s. 260.

32 Porov. HANUS, L. Princíp pluralizmu, s. 31-32.
33 „Vznik, rast, vývin, sebarealizovanie, sebaaktivovanie je zákonom tohto bytia. Môžeme ho

definovať ako jednotu v mnohosti, mnohosť v jednote.“ HANUS, L. Princíp pluralizmu, s. 33.

42 ACTA 2/2025



Články Princíp pluralizmu v myslení Jacquesa Maritaina a Ladislava Hanusa

konštatovanie stavu situácie, ale aj úloha, ktorú treba uskutočniť. Aby sa úloha
dala zrealizovať, treba poznať stav, v ktorom sa spoločnosť nachádza, čím sa pozná
východisko. Začneme preto Hanusovým zhodnotením historickej situácie.

2.1 Východisková situácia

Pluralizmus ako politický princíp Hanus považoval za výsledok ideovo-dejinného
vývinu druhej polovice 20. storočia. Je dôsledkom nezvládnutého liberalizmu
i monistického totalitarizmu. Liberalizmus staval na individualizme, každé indiví-
duum má svoj sebestačný svet. Podčiarkovala sa sloboda indivídua ako „sloboda
od“, teda ako neviazanosť.34 No ak je sloboda jednostranná, človek nemá ciele,
úlohy, nevie, čím vyplniť život, smerovať „k“ niečomu. Uvoľňovanie väzieb viedlo
k rozkladu človeka i spoločnosti. Liberalizmus mnohosť nezvládol a nechal ju
v chaotickom stave.

Opačným prístupom je etatizmus, uplatňujúci svetonázorový a politický
monizmus. Štát sa zabsolútňuje a nedôveruje sa človekovi, jeho slobode; jed-
notlivec má len toľko práv, koľko dostane od kolektívu a tie mu môžu opätovne
vziať. „Cieľom etatizmu nie je pravé dobro pospolitosti, služba tomuto dobru, ale
zveľadenie vlastnej moci: v službe vlastnej expanzivity a svetovládnych plánov.“35

Poriadok sa centralizuje, aby sa spoločnosť ľahšie ovládala. Takáto uniformita
nie je jednotou, lebo sa dosahuje za cenu manipulácie, fanatizmu a násilia.36 Po
týchto dvoch krajnostiach sa otvára priestor pre pluralizmus.

Aby sme chápali, prečo si Hanus zvolil pluralizmus ako riešenie danej situácie,
treba sa pozrieť, čo podľa neho pluralizmus je. Chápe ho ako určitý svetonáhľadový
postoj, teda všeobecne náhľad na svet, konkrétnejšie na určitý „uzol problémov
a otázok, na istých životných poliach“ a je to aj „ideový koncept, z ktorého sa
vypracúva istý ideový program na riešenie životných časových otázok. Tento
postoj a program predstavujú istý princíp náhľadu i konania.“37 Oblasťou tohto
princípu je spoločnosť, štát. Práve o toto Hanusovi v princípe pluralizmu ide.

Prvým predpokladom princípu pluralizmu je správne myslenie, správny
náhľad. Ide o gnozeologický predpoklad: vidieť skutočnosť, vidieť pravdu – a to
celú skutočnosť a celú pravdu.38 Pritom nie takú, ako si ju predstavuje subjekt,
ale takú, aká je: vidieť zákonitosti vecí, mať k nim úctu, nechať ich také, aké sú,
34 „Má nárok na úplnú slobodu. Jeho predstava slobody je úplná neviazanosť. V neviazanosti sa

splní a vyčerpá všetok zmysel slobody. Každé viazanie je násilie a krivda na nedotknuteľnej
dôstojnosti indivídua.“ HANUS, L. Princíp pluralizmu, s. 77.

35 HANUS, L. Princíp pluralizmu, s. 71.
36 Porov. KRIŠTOF, P. Koncepcia kultúry v Lajčiakovom a Hanusovom myslení. In: Filozofia, roč.

79 (2024) č. 1, s. 63.
37 HANUS, L. Princíp pluralizmu, s. 26-27.
38 Porov. HANUS, L. Princíp pluralizmu, s. 34.

ACTA 2/2025 43



Princíp pluralizmu v myslení Jacquesa Maritaina a Ladislava Hanusa Články

nechať, nech sa sami prejavia.39 Aby tak subjekt mohol na veci hľadieť, vyžaduje
si to určitú duchovnú a kultúrnu výšku: nepretláčať osobnú vôľu, osobné záujmy
a tendencie, vyžaduje si to „askézu pohľadu“. Len tak človek dokáže vidieť svet
v celej jeho šírke i hĺbke, taký, aký je, a je s ním v súlade, vtedy je jeho pohľad
pravdivý. „Keď je subjekt v súlade s objektívnym stavom vecí, v hľadiacom subjekte
je vtedy poriadok a poriadok je vysoká etická, osobná vlastnosť.“40

Druhým predpokladom princípu pluralizmu je adekvátny ideový rámec, a ten
Hanus vidí v doktríne Tomáša Akvinského. Na jej základe sformuloval tri zásady
pluralizmu:

1. „Každá vec má aj svoje vlastné určenie. Z tohto bytostného predpokladu
vyplýva aj bytostné právo tejto veci alebo hodnoty a nárok, aby toto právo uznával
a rešpektoval každý, kto s tou vecou chce narábať, použiť ju na nejaký cieľ.“

2. „Každá hodnota má slúžiť ponajprv pre človeka, ktorý má výsadu používať
všetky veci sveta ako prostriedok k svojmu, ľudskému cieľu. Používanie vecí
zaväzuje človeka k určitému etickému, mravnému poriadku. A prvým princípom
tohto mravného poriadku je práve úcta k veciam, rešpektovanie ich vlastnej
zákonitosti.“

3. „Každá vec, hodnota, oblasť atď. má určenie slúžiť niečomu od seba
vyššiemu, vyššiemu cieľu, vyššiemu bytostnému poriadku. Hmota je určená
k duchu, aby bola zduchovnená, a duch je určený k hmotnosti, aby ju dvihol do
svojej duchovnej sféry. Tak telesná postať má byť v človeku zduchovnená vo
vyššom duchovnom človeku, pod personálnou formou.“

Na základe týchto zásad Hanus uzatvára: „Až dvihnutím a zapojením do
vyššej sféry a finality, až službou vyššiemu určeniu dosiahne každá vec, oblasť,
činnosť svoju vlastnú, najvyššiu bytostnú dokonalosť.“41 Dokonalosť sa dosahuje
nie uzavretím sa a izolovaním sa, ale otvorením sa pre vyššiu oblasť, pre vyššiu
službu. Podľa Hanusa práve myslenie Tomáša Akvinského najlepšie vyhovuje
pluralizmu: univerzálnym pohľadom zachytáva všetku mnohosť vecí a hodnôt a
uznáva ju. Každú vec zapája do vyšších súvisov a do vyššieho poriadku: poriadok
pritom vytvára práve zapájaním do vyššej jednoty. Mnohosť nenecháva v chaose
mnohosti, ale ju pojíma do vyššej jednoty a tým sa vytvára ordo – poriadok,
organický poriadok, teda „vo vyššom zmysel organický, kde každý člen, každá

39 Ako metafyzická poézia znie Hanusov postreh: „Zdá sa veru, že tento pohľad má stvoriteľskú
moc, pod ktorou ony, tieto veci, a až pod ňou, stávajú sa opravdivo slobodnými. Stávajú sa tým,
čím sú ony vo svojej bytostnej hĺbke, v nebývalej plnosti a jasnosti. Tento pohľad každú vec,
každý tvar, každú schopnosť priam vyvoláva k jej plnej skutočnosti, plnej účinnosti a významu.“
HANUS, L. Princíp pluralizmu, s. 34.

40 HANUS, L. Princíp pluralizmu, s. 34.
41 HANUS, L. Princíp pluralizmu, s. 42-43.

44 ACTA 2/2025



Články Princíp pluralizmu v myslení Jacquesa Maritaina a Ladislava Hanusa

hodnota zaujíma v hierarchii miesto, ktoré jej patrí. Vo vyššej viazanosti a jednako
v slobode vykonáva tú službu, ku ktorej je určená svojou vlastnou zákonitosťou.“42

Modelom pluralizmu je prototyp človeka, jeho vlastným územím je špecificky
ľudské pole – ľudské v tom zmysle, v akom sa človek konštituuje ako telesno-
duchovná komplexnosť – v jednote rozumnej a slobodnej osoby. „Človek je
ústrednou otázkou všetkého myslenia, idea pluralizmu má teda svoje antropo-
logické predpoklady v človeku; na ňom sa prejavuje ako rôznorodosť. V celej
svojej mnohosti je pritom ľudská bytosť jednotou komplexnou a reálnou. Hanus
vyhradzuje človeku osobitnú kategóriu jednoty – jednotu ľudskú, organickú,
svojho druhu jedinečnú: každý človek je unikát.“43

2.2 Úlohy princípu pluralizmu

Aby sa princíp mohol uplatniť, je potrebné poznať, čo vlastne treba zjednotiť,
poznať jednotlivé zložky (matériu). Zároveň je dôležité poznať, prečo tieto
zložky zjednotiť, aký cieľ sa tým chce dosiahnuť, teda poznať dôvod zjednotenia.
V spoločnosti sa nachádzajú rôzne časti či skupiny, ktoré nestoja len vedľa seba, ani
hierarchicky nad sebou, ale neraz smerujú aj proti sebe. „Vedeniemá si byť vedomé,
že harmónia častí nikdy nie je danosť, ale len výsledok organizačnej námahy.“44

Preto treba neustále pamätať, že spoločnosť je ľudská, zložená z indivíduí, ktoré
je každé jedinečné, nenahraditeľné, nezastupiteľné. Zjednotenie spoločnosti má
slúžiť dobru každého jej člena. Každé indivíduum je plnoprávne, je osobou. Štát
či spoločnosť má vytvárať prostredie, aby sa osoby, osobnosti mohli rozvíjať
a uplatniť, vytvárať prostredie, v ktorom majú šancu aktivizovať všetky svoje
pozitívne schopnosti, aktivizovať aj seba, splniť svoju životnú úlohu.45 Hanus
trefne poznamenáva, že „kvantita výchovou prechádza v kvalitu.“46 Toto považuje
za úlohu, ktorá sa nevyhnutne musí zvládnuť, ktorá nesmie zlyhať. O uvedené
sa aj sám snažil: väčšina jeho esejí, článkov, Rozprava o kúltúrnosti, monografia
Človek a kultúra sú teoretickým i praktickým apelom na úlohu človeka vnášať do
sveta „špecificky ľudské“, teda rozmer duchovných schopností rozumu a slobodnej
vôle a tým svet skultúrňovať, pozdvihovať na vyššiu úroveň. Človek tak zároveň
na vyššiu, kultúrnu a duchovnú úroveň pozdvihuje aj seba.47 Uvedomuje si, že

42 HANUS, L. Princíp pluralizmu, s. 43.
43 TRIZULIAKOVÁ, E. Boh myslí orchestrálne. In: Symbol slovenskej kultúrnosti, s. 279.
44 HANUS, L. Princíp pluralizmu, s. 94.
45 Porov. HANUS, L. Princíp pluralizmu, s. 95. Uvedené je aj hlavnou myšlienkou Maritainovho

diela Osoba a spoločné dobro.
46 HANUS, L. Princíp pluralizmu, s. 94.
47 V Rozprave o kultúrnosti vymedzuje základné kategórie, na ktorých spočíva kultúrnosť: „snaži-

vosť“ ako hybný faktor, „šírka“ ako základná dimenzia otvorenosti duše; aspekt noetický, lebo
kultúrnosť sa začína poznávaním; aspekt estetický ako osvojovanie si hodnôt svetového umenia

ACTA 2/2025 45



Princíp pluralizmu v myslení Jacquesa Maritaina a Ladislava Hanusa Články

toto je úlohou nielen tých, ktorí sú v čele spoločnosti, ale zároveň aj každého jej
člena.

Spoločnosť a štát tvoria nielen jednotlivci, ale aj rodiny, národ i samotné
politické pole. Rodiny si vyžadujú správnu rodinnú politiku: „Starostlivosť
o rodinu má byť integrálna, po hmotno-telesnej i duchovnej stránke. Má byť
založená na mravných zásadách.“48 Ten, kto spoločnosť alebo štát vedie, musí
mať prehľad, aká je v danom spoločenstve pluralita, uznať životné a historické
právo nastupujúcich spoločenských činiteľov, umožniť ich uplatnenie na verejnom
i politickom poli, čo podľa Hanusa znamená túto „pluralitu pojať do legálneho
a tým organického rámca“.49 Upozorňuje však, že všetko závisí od etických a
svetonáhľadových predpokladov toho, kto pluralitu riadi a najmä od idey, s akou
sa k uznávaniu plurality pristupuje. Preto je potrebné mnohosť integrovať do
jednoty, to je druhou úlohou princípu. Dôležité je však, do akej jednoty treba
mnohosť integrovať. Úloha integrácie je podľa Hanusa trojaká. V prvom rade
treba uznať každého spoločenského činiteľa, rešpektovať jeho zákonitosti a ciele,
uznať každého a všetkých spolu vedľa seba: to je pohľad horizontálnej koordinácie;
vedieť, z čoho, z akých prvkov sa skladá. Keďže jednotlivé činitele nemajú rovnakú
hodnotu a význam, treba ďalej rozlišovať a rozčleniť podľa hodnotovej stupnice,
hierarchicky, čiže vertikálne. Dané usporiadanie závisí od ideového plánu; podľa
neho sa potom určuje, ktorá hodnota sa považuje za najdôležitejšiu. Najťažšia
úloha spočíva v zvládnutí protikladných činiteľov: je potrebné vyrovnať napätia,
ktoré sú medzi nimi. Zákon komplexnosti protipólov má charakter „agónu“,
zápasu dvoch protivníkov, súperenie o víťazstvo, súperenie, ktoré má charakter
hry: odohráva sa v duchu čestnosti a priateľstva.50 Nie je to jednoduché, lebo
„treba vytvoriť formu, ktorá dokáže pojať rozsiahlu, diferencovanú a uvedomelú
spoločnosť. Tento štát, postavený na princípoch organického pluralizmu, sa
musí opierať o niekoľko bodov: personálnu politiku, rodinnú politiku, o národ a
pluralitu samého politického poľa.“51

a najzákladnejší a najdôležitejší ontologický aspekt, pretože kultúrnosť znamená sformovanie
bytia, vyšší, zušľachtilý spôsob bytia. Porov. HANUS, L. Rozprava o kultúrnosti. Spišský kňazský
seminár, 1992; PAŠTEKA, J. Ladislav Hanus ako filozof kultúry. In: HANUS, L. Človek a kultúra,
s. 299.

48 HANUS, L. Princíp pluralizmu, s. 95-96.
49 HANUS, L. Princíp pluralizmu, s. 100.
50 „Úlohou pluralistického princípu je protiklady vyvažovať a vyrovnávať v novú syntézu. Rezul-

tátom tu nie je mŕtvy mechanický pokoj, ku ktorému si gratuluje policajný štát (nivelizovaná
jednomyseľnosť, jednohlasnosť), ale napätie síl, ktoré možno nazvať tvorivým. Všetky sily a
potencie, ktoré sa skrývajú v hre protikladnosti, sa totiž objavia, prejavia a aktivizujú až týmto
napätím, náporom a odporom, až výsledkom „agónu“. HANUS, L. Princíp pluralizmu, s. 103.

51 LAUKO, J. Kráže 21. storočia, s. 261.

46 ACTA 2/2025



Články Princíp pluralizmu v myslení Jacquesa Maritaina a Ladislava Hanusa

Cieľom integrácie jednotlivých častí je pokoj. Nie však ako téza, pokoj pre
pokoj, ale ako výslednica agónu všetkých tvorivých síl pre dosiahnutie niečoho
vyššieho, pre pozdvihnutie celej spoločnosti a každého jednotlivca v nej. „Celok
má poslúžiť nie na negovanie, na utláčanie a redukovanie, na obetovanie kvôli
celku, ale na čo najväčšie rozkvitnutie, vo finalite ,bonum communeʻ, spoločného
dobra.“52 Daný celok Hanus nazýva „organický“, lebo celú jeho komplexnú
prirodzenú rozmanitosť začleňuje do živého celku, v ktorom každý nachádza svoje
miesto a svoje najlepšie uplatnenie.53 Viac ráz požadovanú potrebu vedúcej idey
vidí v integrálnom humanizme, čím sa jasne prihlasuje k mysleniu J. Maritaina.54

2.3 Tolerancia a dialóg

Zostáva ešte posledná podmienka fungovania organickej plurality a to je „ako“:
je potrebné nájsť formu. Hanus ju vidí v tolerancii a dialógu medzi jednotlivými
členmi tohto celku. Termín tolerancia sa dnes chápe ako rešpektovanie druhého,
rešpektovanie jeho názoru, ktorý je odlišný od nášho. Hanus však toleranciu
vníma negatívne a to preto, lebo podľa neho je výraznom indiferentnosti. Ako
problém sa totiž ukáže, keď sa spojí s otázkou pravdy. Vtedy sa otvára otázka: čo je
dôležitejšie – pravda alebo tolerovať druhého a jeho názor v mene príkazu lásky?
Nemožno sa vzdať ani jednej hodnoty, nemožno dôjsť k priemeru, k ústupkom
z pravdy v mene lásky a tolerancie k druhému. „Vec sa nemôže riešiť ani
kompromisom, spúšťaním zo svojho postoja, na toľko a toľko percent, vzdávaním
sa svojho zásadného postoja kvôli pokoju. Takýto pokoj sa volá ,zhnitý pokoj‘.“55

Pravda zaväzuje všetkých, z pravdy nemožno ustupovať, to je základná zásada.
Lenže aby fungovala, nestačí samotná tolerancia. Tá je len prvým krokom, je
minimom, ktorým sa ustupuje od nepriateľstva. Keďže jej príčinou nie sú pohnútky,
ani mravné kvality, ktoré sú potrebné pre postoj pluralizmu, podľa Hanusa treba
toleranciu naplniť pozitívnym duchovným obsahom, ktorý vedie „k plnému

52 HANUS, L. Princíp pluralizmu, s.106.
53 „Prítomnosť po dlhom blúdení dochádza k poznaniu, že prirodzené prvky nie sú izolované, že

majú vzájomné, a to nie náhodné, ale vnútorné čiže organické vzťahy, že medzi vzťahmi je istý
poriadok, ktorý menujeme hierarchickým, podľa výšky hodnoty. Organický pluralizmus má za
úlohu ponechávať prirodzenú autonómiu vecí, neporušiť ich kruhy, mať úctu k ich podstate, ale
i objavovať ich vzájomné vzťahy a pospájať – nie v umelú a násilnú – ale organickú jednotu,
ktorá spočíva na podstate vecí a svetového poriadku.“ HANUS, L. Katolícky pluralizmus. In:
HANUS, L. O kultúre a kultúrnosti, s. 204.

54 Porov. HANUS, L. Princíp pluralizmu, s. 106. Predstavu o podstate integrálneho humanizmu,
ktorý je v podstate kresťanským humanizmom, možno nájsť v štúdii Príslušnosť ku kresťanskému
humanizmu, ktorú publikoval už v roku 1943 v súbore samostatných štúdií s názvom Rozhľadenie,
s. 87-110; obsahuje ju aj novšia HANUS, L. O kultúre a kultúrnosti, s. 207-222.

55 HANUS, L. Princíp pluralizmu, s. 111.

ACTA 2/2025 47



Princíp pluralizmu v myslení Jacquesa Maritaina a Ladislava Hanusa Články

pluralitnému vzťahu, k dialógu.“56 Ten je dôležitý a rozhodujúci. Až dialógom sa
dá k niečomu dospieť. Aby bol možný, vyžadujú sa určité duchovné predpoklady,
pretože k dialógu treba dorásť, je výrazom „dospelosti“. Predpoklady k dialógu
môžeme zhrnúť nasledovne:

• Dôležitá je „vecnosť“: treba upustiť od svojho subjektívneho náhľadu,
pozerať na danú otázku či problém objektívne. Vecnosť nazýva „láska
k pravde“. To si vyžaduje aj otvorenosť, ochotu.

• Otváraním sa druhému človek prejavuje svoje vnútro, čo predstavuje riziko,
ktorému treba mať ochotu sa vystaviť, lebo druhý ho nemusí pochopiť, ba
dokonca môže dôveru zneužiť.

• Dialóg si vyžaduje vzájomnú otvorenosť, inak nejde o dialóg. Preto je
potrebná vzájomná dôvera.

• Dialóg predpokladá a vytvára rovnosť oboch strán: druhý nie je protivník,
ale partner dialógu.

• Dialóg je postojom vzájomnej úcty – o druhého sa treba zaujímať, o jeho
dôvody, o jeho cesty, ktoré ho k danému názoru viedli.

• V dialógu sa pravda predstavuje, ale nenanucuje; predstavuje sa ako hodnota,
ktorá má dôvody, prečo je hodnotou.

• V dialógu sa rešpektuje sloboda druhého, aby sa sám rozhodol, či predloženú
pravdu príjme. Toto nie je jednoduché, lebo nejde len o pritakanie, že druhý
má pravdu, ale ak s predloženou pravdou naozaj súhlasí ako s hodnotou,
platnou o sebe, preňho to neraz predstavuje zmenu života: musí začať žiť
pre inú pravdu, než žil doposiaľ. Z tohto dôvodu je dialóg náročný.57

Hanus preto aj v tomto prípade apeluje na etickú a duchovnú pripravenosť,
na kultúrnosť, ktoré vedú k porozumeniu i trpezlivosti, lebo „dialóg nie je
jednorazové stretnutie. To prvé je len iniciatívny začiatok, na ktorý medzi
dvoma svetonáhľadovými partnermi sa nadväzuje dialóg permanentný, čiže
zásadne dialógový pomer, ktorý je započatím dlhého zbližovacieho, poťažne
aj zjednocovacieho procesu.“58

56 HANUS, L. Princíp pluralizmu, s. 113.
57 „Vie, že u toho, kto doteraz, celý život, prípadne cez dlhé veky, bol o svojom stanovisku skalopevne,

bez tône pochyby, presvedčený, komu toto presvedčenie bolo cez veky životnou formou, v ktorej
žil, nedá sa očakávať, aby sa po prvom predložení argumentov svojho postoja vzdal. Bolo by
to zlým vysvedčením pre jeho dlhoveké presvedčenie. Dialogizujúci si uvedomuje, že má pred
sebou, ako on si predstavuje svet, svet presvedčenia, vžitej životnej formy, tradície, kusu histórie,
svet nielen rozumového náhľadu, ale aj citového zážitku, moment vrcholne zložitý. K dialógu
viedla dlhá cesta.“ HANUS, L. Princíp pluralizmu, s. 117.

58 HANUS, L. Princíp pluralizmu, s. 117.

48 ACTA 2/2025



Články Princíp pluralizmu v myslení Jacquesa Maritaina a Ladislava Hanusa

Záver

V kontexte dnešnej pluralitnej spoločnosti, poznačenej stratou spoločného hod-
notového horizontu, sa myslenie Jacquesa Maritaina a Ladislava Hanusa ukazuje
ako prekvapivo aktuálne. Obaja autori totiž odmietajú chápať pluralizmus ako
čisto formálny princíp spolužitia rozdielov. Tak Maritain ako i Hanus pluralizmus
chápu ako princíp zakotvený v samotnej realite a v Bohu. Obaja vychádzajú
z kritiky totalitných a monistických systémov, ktoré redukujú celú spoločnosť
a život na jednu ideológiu, stranu alebo triedu. Sú presvedčení, že pluralistická
spoločnosť musí byť viazaná na vysoké etické a morálne normy. Hoci každý
rozvíjal ideu pluralizmu v inom spoločenskom kontexte, v zásadných bodoch,
nutných pre fungovanie spoločnosti sa zhodujú.

Pre Maritaina nie je pluralita cieľom samým o sebe, ale dôsledkom antropolo-
gickej a metafyzickej pravdy o človeku ako duchovnej bytosti. Pluralizmus, ak má
byť životaschopný, musí byť zakorenený v integrálnom humanizme, v predstave,
že dôstojnosť osoby vyplýva z toho, že človek je stvorený na Boží obraz ako
rozumná a slobodná bytosť; sloboda a pravda sa nemôžu navzájom popierať.
Spoločnosť tvoria osoby a ich dôstojnosť predchádza spoločnosť. Spoločnosť sa
usiluje o spoločné dobro, ktoré nie je sumou individuálnych záujmov, ale duchov-
nou realitou spoločného života, v ktorej sa osoba napĺňa tým, že spolupracuje na
uskutočňovaní dobra, ktoré všetkých presahuje. Pre Maritaina je spoločné dobro
„dobrom osoby ako osoby“, a preto sa nikdy nemôže stavať proti individuálnej
dôstojnosti, ale ju predpokladá a rozvíja.59

Každá osoba sa rozvíja v rámci rozmanitých spoločenstiev, ako sú rodina,
Cirkev, profesijné združenia, odbory, záujmové skupiny. Tieto musia byť vo
vzťahu k štátu slobodné a autonómne. Pre pokojné spolužitie medzi rôznymi
skupinami je potrebná minimálne tolerancia a rešpekt. Do akej miery je však
možné byť tolerantný, ak druhý robí niečo zlé? Maritain rozlišoval medzi tým,
čo sa robí a tým, kto to robí: aj on, rovnako ako sv. Augustín60 hovorí, že treba
odsúdiť zlo, ale milovať človeka. Na takýto postoj však nestačí len tolerancia;
vyžaduje sa priateľstvo, najlepšie až láska. Okrem toho je potrebný aj dialóg, ten
však nemôže byť jednostranný, lebo potom nejde o dialóg, ale o monológ. Dialóg
si vyžaduje záujem, ochotu a otvorenosť z oboch strán.

Hanus pluralizmus rozvíja do podoby „organického pluralizmu“, v ktorom jed-
nota spoločnosti vyrastá nie z uniformity, ale z duchovnej harmónie rozmanitých
častí, zjednotených ideou spoločného dobra. Základ vidí v latinskom plus – viac,

59 Viac k tejto téme porov. GAVENDOVÁ, O. Individuálna sloboda a spoločné dobro z pohľadu
Jacqua Maritaina. In: Studia Aloisiana. roč. 14 (2023) č. 1, s. 63-76.

60 AUGUSTÍN: List 211, 11; dostupné na https://www.augustinus.it/italiano/lettere/index2.htm

ACTA 2/2025 49

https://www.augustinus.it/italiano/lettere/index2.htm


Princíp pluralizmu v myslení Jacquesa Maritaina a Ladislava Hanusa Články

a pluralizmus chápe ako ideový a metafyzický koncept, ktorý je proti každému
zásadnému redukovaniu všetkého na jedno. Postuluje tak nie samotnú mnohosť,
ale „viacosť“ či „viacerosť“ v organickom vzťahu jednoty v mnohosti a mnohosti
v jednote.

Pluralistická demokracia podľa Hanusa neznamená, že všetko je dovolené.
Oproti negatívnej slobode, vedúcej k deštrukcii hodnôt, zdôrazňuje pozitívnu
slobodu, ktorá uznáva nevyhnutné viazanie na vysoké etické normy spolo-
čenského a kultúrneho života. Tieto etické normy môže zabezpečiť len taký
pluralisticko-demokratický štát, ktorý sa dôsledne opiera o morálne princípy
kresťanského humanizmu. Ani podľa Hanusa pre dosiahnutie organickej jednoty
nestačí tolerancia, ktorá len chráni pred krajnými negatívnymi postojmi; potrebný
je dialóg, ktorý vedie k jednote a k spoločnému hľadaniu pravdy.

Súčasný pluralizmus, redukovaný na toleranciu bez kritéria pravdy, stráca
vnútornú oporu a mení sa na relatívny priestor súbežných monológov. Maritain
i Hanus však upozorňujú, že bez duchovnej vertikály sa pluralita rozpadá do
fragmentov, ktoré už nemožno syntetizovať do kultúrneho celku. Ich vízia nie
je návratom do minulosti, ale výzvou pre súčasnosť: ako obnoviť priestor, kde
sloboda a pravda nebudú protivníkmi, ale partnermi v spoločnom úsilí o kultúrnu
a morálnu obnovu. V čase rastúcej polarizácie a rozdelenia princíp pluralizmu
predstavuje jednu z kľúčových ciest k obnoveniu mieru a pokojného spolužitia.
Pluralizmus v ich chápaní, nie je utópiou. Dá sa podľa neho žiť, čo potvrdzuje
existencia Cirkvi, ktorá je univerzálnym spoločenstvom, spájajúcim rozličné
národy a kultúry v jednote viery.

Použitá literatúra

AUGUSTÍN: List 211, 11; dostupné na https://www.augustinus.it/italiano/lettere/
index2.htm

BALÁŽOVÁ, A. Vzťah pluralizmu a multikulturalizmu v sociálno-etických kon-
cepciách G. Sartoriho a B. Faya. In: Ostium, roč. 15 (2019) č. 4, dostupné na
https://ostium.sk/language/sk/vztah-pluralizmu-a-multikulturalizmu-v-socialno-
etickych-koncepciach-g-sartoriho-a-b-faya/

BAUMAN, Z. Globalizace. Praha: Mladá fronta, 1999.

BAUMAN, Z. Tekutá modernost. Praha: Mladá fronta, 2002.

BLAŠČÍKOVÁ, A. – NEMEC, R. The Question of Heroism and Heroic Virtue in the
Philosophy of Education of Josef Pieper. In: Religions vol. 14 (2023) č. 7, 2023 : 900.

GAVENDOVÁ, O. Individuálna sloboda a spoločné dobro z pohľadu Jacqua Maritaina.
In: Studia Aloisiana, roč. 14 (2023) č. 1, s. 63-76.

HANUS, L. Katolícky pluralizmus. In: HANUS, L. O kultúre a kultúrnosti. Bratislava:
Lúč, s. 197-206.

50 ACTA 2/2025

https://www.augustinus.it/italiano/lettere/index2.htm
https://www.augustinus.it/italiano/lettere/index2.htm
https://ostium.sk/language/sk/vztah-pluralizmu-a-multikulturalizmu-v-socialno-etickych-koncepciach-g-sartoriho-a-b-faya/
https://ostium.sk/language/sk/vztah-pluralizmu-a-multikulturalizmu-v-socialno-etickych-koncepciach-g-sartoriho-a-b-faya/


Články Princíp pluralizmu v myslení Jacquesa Maritaina a Ladislava Hanusa

HANUS, L. Pokonštantínska Cirkev. Bratislava: Lúč, 2000.

HANUS, L. Príslušnosť ku kresťanskému humanizmu. In: HANUS, L. O kultúre a
kultúrnosti. Bratislava: Lúč, 2003, s. 220-223.

HANUS, L. Princíp pluralizmu. Bratislava: Lúč, 1997.

HANUS, L. Rozhľadenie. Trnava: SSV, 1943.

HANUS, L. Rozprava o kultúrnosti. Spišský kňazský seminár, 1992.

KRIŠTOF, P. Koncepcia kultúry v Lajčiakovom a Hanusovom myslení. In: Filozofia,
roč. 79 (2024) č. 1, s. 54-65.

LAUKO, J. Kráže 21. storočia. In: Symbol slovenskej kultúrnosti. Bratislava: Literárne
informačné centrum, 2007.

MARITAIN, J. Člověk a stát. Praha: Triáda, 2007.

MARITAIN, J. Integrální humanismus. Řím: Křesťanská akademie, 1967.

MARITAIN, J. La persona e il bene comune. Brescia: Morcelliana, 1963.

MARITAIN, J. Le philosophe dans la cité. Paris: Alsatia, 1960.

MARITAIN, J. Per una politica più umana. Brescia: Morcelliana, 1979.

MARITIAN, J. Ragione e ragioni. Milano: Vita e pensiero, 1982.

MARITAIN, J. Scienza e saggezza. Roma: Borla, 1980, s. 136-139.

MARITAIN, J. Víra v člověka. Praha: Krystal OP, 2008.

PAŠTEKA, J. Ladislav Hanus ako filozof kultúry. In: HANUS, L. Človek a kultúra.
Bratislava: Lúč, 1997.

SARTORI, G. Pluralizmus, multikulturalizmus a přistěhovalci. Praha: Dokořán, 2005.

SENAD, G. The crisis of pluralism in the context of the weakening of universal law.
In: Sociologija, roč. 66 (2024) č. 1, s. 126-146.

SWEETMAN, B. The Crisis of Democratic Pluralism: The Loss of Confidence in Reason
and the Clash of Worldviews. Palgrave Macmillan Cham, 2021.

TRIZULIAKOVÁ, E. Boh myslí orchestrálne. In: Symbol slovenskej kultúrnosti. Brati-
slava: Literárne informačné centrum, 2007, s. 276-289.

The Principle of Pluralism
in the Thought of Jacques Maritain and Ladislav Hanus

Summary:
The study examines the principle of pluralism in the thought of Jacques Maritain and
Ladislav Hanus as a philosophical foundation for lasting peace in society. Both authors
reject relativism and dogmatism, emphasizing that genuine pluralism arises from respect
for truth, freedom, and human dignity. To ensure justice and freedom, society and its
institutions must be grounded in the moral principles of Christian humanism. Maritain
understands pluralism as an essential condition of democratic coexistence, based on civic
fellowship and a shared pursuit of the common good. Drawing on Thomistic philosophy,

ACTA 2/2025 51



Princíp pluralizmu v myslení Jacquesa Maritaina a Ladislava Hanusa Články

Hanus formulates the principle of organic pluralism, which recognizes the autonomy
of individual parts while integrating them into a higher order of the common good.
For him, the central model of pluralism is the human person – a being of unity and
diversity. For genuine harmony to be achieved, mere tolerance is not enough; what is
needed is mutual dialogue and openness to the truth. The study demonstrates that, for
both thinkers, pluralism represents a path to peace, not only political, but also inner and
cultural, rooted in ethical integrity and openness to truth.

Key words: pluralism – peace – dialogue – tolerance – common good

doc. PhDr. Oľga Gavendová, PhD.
Comenius University Bratislava
Faculty of Roman Catholic Theology
of Cyril and Methodius
Department of Christian Philosophy
and Historical Sciences

52 ACTA 2/2025



Články Sociálny rozmer človeka v myslení Edity Steinovej

Sociálny rozmer človeka v myslení
Edity Steinovej

Jozef Uram

Abstrakt:
Autor tejto štúdie podčiarkuje skutočnosť, že Edita Steinová so svojím fenomenologickým
prístupom prispela k prekonaniu individualizmu modernej filozofie. Štúdia zároveň
objasňuje, ako téma sociálnej dimenzie ľudskej bytosti, naširoko rozvíjaná v dielach
Steinovej, predstavuje účinný nástroj k tomu, ako sa vyhnúť nástrahám kolektivizmu.
Naša fenomenologička najprv skúma akt vcítenia, ktorý umožňuje poznanie druhej osoby
a potom analyzuje rozdiely medzi masou, spoločnosťou a spoločenstvom. Autor štúdie
zdôrazňuje skutočnosť, že pre mysliteľku je podstatná duchovná dimenzia spoločenstva
a úloha indivídua vo vnútri spoločenstva sa javí ako rozhodujúca.

Kľúčové slová: vcítenie – telesno-duchovná bytosť – spoločenstvo – spoločnosť – masa

Úvod

V antickej filozofii potreba druhého človeka – čiže sociálna dimenzia – bola
považovaná za čosi zrejmé. A tak Aristoteles tvrdil, že človek je od prírody
„štátotvornou bytosťou“ (ζῷον πoλιτικόν).1 Pravda bola hľadaná a poznávaná
v spoločenstve. V modernej filozofii sa žiaľ sociálny rozmer vytráca. Do popredia
sa dostáva osamelý subjekt ako základ nezvrátiteľnej pravdy. Stačí spomenúť,
ako René Descartes predstavuje úplne izolované ego v okamihu, keď uvádza svoj
princíp: „Cogito, ergo sum“.2 Napriek počiatočnému vyzdvihovaniu indivídua
v modernej filozofii, človek vo svojej individualite je čoskoro popieraný. V Heg-
lovom idealizme sa totiž konkrétne a individuálne „ja“ musí rozplynúť v mene
absolútneho Ducha.3 Taktiež v Marxovom čisto materialistickom kolektivizme

1 Aristoteles. Politika. Bratislava: Kalligram, 2006, I,2,1253a1-2, s. 28.
2 Descartes, R. Rozprava ometóde. Pravidlá na vedenie rozumu, Bratislava: Vydavateľstvo slovenskej

akadémie vied, 1954, s. 44.
3 Hegel, G.W.F. Phänomenologie des Geistes. Gesammelte Werke IX. Düsseldorf: Felix Meiner Verlag,

1980, «Vorrede», s. 24-26.

ACTA 2/2025 53



Sociálny rozmer človeka v myslení Edity Steinovej Články

je individuálna osoba chápaná iba funkcionálne v službe „novej“ spoločnosti a
nakoniec je absorbovaná v rámci celku.4

Je vôbecmožné v súčasnej filozofii vyhnúť sa individualizmu, keď druhý človek
je vnímaný ako peklo a taktiež odmietnuť kolektivizmus ústiaci do rôznych podôb
totality?

V tejto štúdii, na základe syntézy diel Edity Steinovej, sa pokúsime ukázať, že
obidva „extrémy“ tak individualizmu ako aj kolektivizmu sú pre ľudskú osobu de
facto škodlivé a preto je nielen možné, ale aj potrebné sa im vyhnúť.

Steinová najprv značnú pozornosť venuje aktu vcítenia, vďaka ktorému je
možné nadobudnúť prístup k prežívaniu druhej osoby, a tak nadviazať s ňou
vzťah. Z možných foriem ľudského združovania uprednostňuje spoločenstvo,
keďže toto najviac zodpovedá prirodzenosti človeka, jeho jedinečnosti a umožňuje
mu jeho ľudský rast. Veď práve spoločenstvo je tým najlepším prostredím, ktoré
ľudskému subjektu ponúka najvhodnejšie podmienky na kvalitné interpersonálne
skúsenosti, reflektovanie a vcítenie personálnych hodnôt.

1. Nadviazanie vzťahu v akte vcítenia

Práve vďaka aktu vcítenia (Einfühlung) je možné nadobudnúť prístup k prežívaniu
druhej osoby a tak nadviazať s ňou vzťah. Takto je možné poznávať ľudskú bytosť
spôsobom, ktorý zodpovedá kompozícii ľudskej bytosti ako jednoty tela, duše
a ducha. Týmto spôsobom možno hovoriť o telesnej, psychickej a duchovnej
skúsenosti druhého človeka.5

1.1 Uchopenie podstaty aktu vcítenia

Vcítenie chronologicky predstavuje prvú tému, ktorou sa Steinová ako filozofka
samostatne a systematicky zaoberala. Hoci si tému vcítenia zvolila pre svoju
doktorskú prácu už pred prvou svetovou vojnou, túto tému dokáže adekvátne
uchopiť až po skúsenostiach z lazaretu v Hraniciach na Morave, keď sa ako dobro-
voľníčka Červeného kríža od jesene 1915 podujme ošetrovať chorých, zranených
i umierajúcich.6 Následne v auguste 1916 úspešne obháji svoju doktorskú prácu
Problém vcítenia (Zum Problem der Einfühlung) pod vedením Edmunda Husserla.
4 Marx, K., Engels, F. O náboženstve. Bratislava: Slovenské vydavateľstvo politickej literatúry, 1962,

s. 72.
5 Körner, R. L’«empatia» nel senso di Edith Stein. Un atto fondamentale della persona nel processo

cristiano della fede. In: Sleiman J., Borriello, L. eds. Edith Stein. Testimone di oggi profeta per
domani. Città del Vaticano: Libreria Editrice Vaticana, 1999, s. 166.

6 Steinová, E. Príbeh jednej židovskej rodiny. Bratislava: Európa, 2019, s. 207-236. [Stein, E. Aus
dem Leben einer jüdischen Familie und weitere autobiographische Beiträge. ESGA 1. Freiburg im
Breisgau: Herder, 2002, s. 262-303.]

54 ACTA 2/2025



Články Sociálny rozmer človeka v myslení Edity Steinovej

Husserlovi bola téma vcítenia taktiež blízka. Tvrdí, že vonkajším vnímaním
postrehneme jedine teleso, zatiaľ čo psychofyzické indivíduum sa utvára skrze
akt vcítenia sa. Takto sa realizuje úplne nová transcendencia (völlig neuartige
Transzendenz). Je tu prítomný akýsi dvojitý pohyb: prostredníctvom zážitku
vcítenia moje vlastné vedomie objavuje iné vedomie; avšak skrze toto iné vedomie
sa tu črtá cudzí psychický a duchovný život, ktorý opätovne skrze mediáciu
vedomia sa dostáva do vzťahu so mnou.7 Husserl, ktorý konvertoval zo židovstva
na kresťanstvo, si však kladie otázku, ako potom nás ľudí môže poznávať Boh.
Ten totiž nepotrebuje vcítiť sa, aby takto prenikol do nášho ľudského vedomia. On
nie je odkázaný iba na určitú perspektívu vonkajšieho vnímania, ale je vedomím
zahrňujúcim všetky naše vedomia, čiže globálny pohľad bez časovej následnosti.8

Okrem toho Husserl upozorňuje aj na limity vcítenia zo strany nás ľudí: „Na
druhých vidíme ich zážitky na základe vnímania ich telesných prejavov. Toto
videnie vďaka vcíteniu je síce nazerajúcim, dávajúcim aktom, ale už nie originárne
dávajúcim aktom.“ 9 Ide tu o dve rozdielne vedomia a tak absolútne stotožnenie
sa s prežívaním druhého ani nie je možné; v opačnom prípade by sa stratila
individualita jednotlivca. Táto nemožnosť stotožnenia zároveň predstavuje záštitu
slobody toho druhého.10

Pojem „originarita“, prebratý od Husserla, sa aj pre Steinovú stáva kľúčovým
na pochopenie esencie onoho špecifického aktu, ktorým je vcítenie. Mysliteľka
sa vo svojej dizertácii pokúsi určiť esenciu aktu vcítenia. Využije pritom príklad.
Uvádza situáciu, keď mi priateľ komunikuje, že stratil brata a ja som si vedomý
jeho bolesti.11 Subjekt originárneho zážitku (priateľ) nie je zhodný so mnou, čo sa
pokúšam o vcítenie sa do jeho prežívania. Akt vcítenia je síce originárny, nie však
jeho obsah. Tento rozdiel opíše nasledovne: „Keď žijem v radosti niekoho druhého,
necítim originárnu radosť, netryská živo z môjho Ja, nemá ani charakter niečoho, čo
bolo – kedysi – živé, tak ako radosť, na ktorú si spomínam, ale ešte oveľa menej je to
iba fantazijne predstavovaná radosť, zbavená skutočného života; naproti tomu onen
druhý subjekt má originaritu, hoci ja túto originaritu neprežívam; jeho radosť, ktorá
z nej pramení, je radosť originárna, hoci ja ju ako originárnu neprežívam.“ 12

7 Husserl, E. Zur Phänomenologie der Intersubjektivität II. Texte aus dem Nachlass (1921-28).
Husserliana XIV. The Hague: Iso Kern, Martinus Nijhoff, 1973, s. 8.

8 Husserl, E. Zur Phänomenologie der Intersubjektivität I. Texte aus dem Nachlass (1905-20).
Husserliana XIII. The Hague: Iso Kern, Martinus Nijhoff, 1973, s. 9.

9 Husserl, E. Ideje k čisté fenomenologii a fenomenologické filosofii I. Praha: OIKOYMENH, 2004, 1,
§ 1, s. 22.

10 Pezzella, A.M. L’antropologia filosofica di Edith Stein. Indagine fenomenologica della persona
umana. Roma: Città Nuova Editrice, 2003, s. 112.

11 Steinová, E. Problém vcítenia. Bratislava: Vydavateľstvo Európa, 2021, s. 10. [Stein, E. Zum Problem
der Einfühlung. ESGA 5. Freiburg im Breisgau: Herder, 2008, s. 14.]

12 Steinová, Problém vcítenia, s. 17. [ESGA 5, s. 20.]

ACTA 2/2025 55



Sociálny rozmer človeka v myslení Edity Steinovej Články

Človek sa pri svojom vcítení do prežívania druhého neraz aj mýli. A v tomto
kontexte Steinová ešte pred svojou náboženskou konverziou nečakane predkladá
hypotézu Božieho poznania. Len Boh, nakoľko je dokonalým poznaním, sa nikdy
nemýli ohľadom toho, čo prežívajú ľudia. No ani pre neho zážitky ľudí nebudú
jeho vlastnými.13

1.2 Špecifická povaha vcítenia vzhľadom na iné akty

Akt vcítenia nemožno zúžiť len na „vonkajšie vnímanie“. Bolesť druhého nemôže
byť predmetom číro zmyslového vnímania, hoci vidím jeho bolestný výraz
tváre.14 Vcítenie taktiež nie je identické s vedomosťou o zážitkoch druhého.15

Ani „spolucítenie“ (mit-fühlen) nevystihuje akt vcítenia. Predmetom spolucítenia
totiž nie sú cudzie pocity, ale to, na čo sa tieto pocity vzťahujú.16 Vcítenie
taktiež nemožno zredukovať na napodobňovanie, asociáciu alebo usudzovanie
prostredníctvom analógie.

Steinová sa obšírnejšie zastaví pri pocite jednoty: „cítenie sa ako jeden“ (eins-
-fühlen) nie je to isté ako vcítenie (ein-fühlen). Nie je akceptovateľná pozícia
Theodora Lippsa, že pri plnom vcítení stráca sa odlíšenie medzi vlastným a
cudzím Ja. Lipps uvádza príklad diváka, ktorý hľadiac na pohyby akrobata, sa
s ním stotožní do takej miery, že sa stane jedno s ním. Ak by to však bola pravda,
stratilo by sa rozlíšenie medzi cudzou skúsenosťou a tou mojou vlastnou. Hoci
ja akoby som konal pohyby akrobata, nepôjde tu o originárny zážitok.17 Cieľom
vcítenia nie je cítiť sa ako jeden, ale vytvoriť spoločenstvo: „Nad ‚Ja‘ a ‚Ty‘ sa
dvíha ‚My‘ ako subjekt vyššej úrovne a to, čo nás teraz napĺňa, napĺňa nás ako členov
tohto spoločenstva.“ 18 A tak sa môže prihodiť, že vo vcítení objavím tie „stránky“
radostnej udalosti, ktoré doteraz mojej vlastnej radosti zostávali skryté. Týmto
spôsobom obohacujem svoje cítenie o nové odtiene a „my“ teraz cítime inú radosť,
než „ja“ a „ty“ a „on“ osobitne. Jednota spoločenstva však nikdy v sebe nezahŕňa
„vyhasnutie“ jednotlivých subjektov.19

Naša fenomenologička pomerne obšírne polemizuje s teóriou Maxa Schelera,
keď tento tvrdí, že cudzie Ja s jeho prežívaním vnímame rovnako ako svoje
vlastné Ja. Mníchovský filozof to zdôvodňuje tým, že prvotne existuje len akýsi
nerozlíšený prúd prežívania, z ktorého sa iba postupne diferencujú „vlastné“ a

13 Steinová, Problém vcítenia, s. 18. [ESGA 5, s. 20.]
14 Steinová, Problém vcítenia, s. 11. [ESGA 5, s. 14-15.]
15 Steinová, Problém vcítenia, s. 29. [ESGA 5, s. 31-32.]
16 Steinová, Problém vcítenia, s. 21. [ESGA 5, s. 23.]
17 Steinová, Problém vcítenia, s. 25. [ESGA 5, s. 27-28.]
18 Steinová, Problém vcítenia, s. 26. [ESGA 5, s. 29.]
19 Steinová, Problém vcítenia, s. 27. [ESGA 5, s. 29.]

56 ACTA 2/2025



Články Sociálny rozmer človeka v myslení Edity Steinovej

„cudzie“ zážitky. Svoju tézu sa pokúša podporiť príkladmi z bežného života. Často
sa nám vraj prihodí, že ani nepostrehneme rozdiel medzi našimi myšlienkami a
tými, ktoré sme čítali alebo aj rozdiel medzi našou vôľou a voľou tých, ktorých
poslúchame. Taktiež idey našich rodičov neraz považujeme za svoje vlastné.
Stáva sa tiež, že podávame ako svoje vlastné myšlienky tie, ktoré sme prebrali a
v minulosti pred nami už boli myslené tisíce ráz.20 Ďalšiu oporu pre svoj názor
nachádza v skutočnosti, že prežívanie malého dieťaťa je takpovediac „roztavené“
v rodinnom duchu; jeho vlastný vnútorný život zostáva v úzadí, pretože je akoby
„hypnotizované“ psychickým prostredím, v ktorom žije a na základe ktorého
vníma každú novú skúsenosť.21 Údajne podobný zážitok fúzie sa ukazuje aj
v prípade primitívneho ľudstva: Každé zranenie a či urážka jedného člena rodiny
alebo primitívneho klanu spôsobuje vo všetkých ostatných bezprostredne živú
skúsenosť, akoby bola ich „vlastnou“, čo zapríčiňuje impulz odplaty.22 A tak
Scheler prichádza k záveru, že živá skúsenosť vo svojej originarite sa ukazuje ako
bezprostredne neodlíšená vzhľadom na „Ja“ a „Ty“, ako aj vzhľadom na „vlastný“ a
„cudzí“.23 Steinová však rázne odmieta takúto koncepciu: „Takto chápaná otázka,
či určitý zážitok je ‚môj‘, alebo niekoho iného, nemá žiadny zmysel. Čo ja cítim – čo
cítim originárne – cítim práve ja, bez ohľadu na to, akú rolu hrá tento pocit v celku
môjho individuálneho prežívania a ako vznikol (či napríklad pomocou pocitovej
nákazy alebo nie).“ 24

V rámci interpretácie vcítenia je potrebné vyhnúť sa dvom extrémom: z jednej
strany „zliatiu sa“ subjektov a z druhej strany ich „oddeleniu“ do takej miery,
žeby bola možná iba zmyslová skúsenosť druhých subjektov a títo by nakoniec
predstavovali iba súčasti akejsi veľkej „stavebnice“.

1.3 Dôležitosť aktu vcítenia a jeho limity

Vcítenie predpokladá vonkajšie vnímanie, nakoľko ono mi nielen potvrdzuje
platnosť aktu môjho vcítenia, ale taktiež mi umožňuje poopraviť eventuálny
omyl. Steinová ponúkne príklad: „Ak nejakému nemuzikálnemu jedincovi vložím
vo vcítení svoj vlastný pôžitok z Beethovenovej symfónie, potom tento klam ihneď
zmizne, len čo sa mu pozriem do tváre a objavím tam výraz smrteľnej nudy.“ 25

20 Scheler, M. Wesen und Formen der Sympathie. Die Deutsche Philosophie der Gegenwart.
GW VII. Bonn: Bouvier Verlag, 2005, s. 239.

21 Scheler, Wesen und Formen der Sympathie, s. 241.
22 Scheler, Wesen und Formen der Sympathie, s. 242.
23 Scheler, Wesen und Formen der Sympathie, s. 244.
24 Steinová, Problém vcítenia, s. 42. [ESGA 5, s. 44-45.]
25 Steinová, Problém vcítenia, s. 105. [ESGA 5, s. 105.]

ACTA 2/2025 57



Sociálny rozmer človeka v myslení Edity Steinovej Články

Keď pri vcítení nadobúdam skúsenosť duchovného života druhého človeka,
nemôžem odhliadnuť od jeho oživeného tela. Práve oči sú tou časťou tela, ktorá má
najväčšiu vyjadrovaciu schopnosť: v očiach druhého hneď uzriem jeho Ja, v jeho
pohľade sa zračí duchovné nasmerovanie, obrátenie sa k predmetu.26 Duchovné
prežívanie druhého prezradí aj jeho jazyk; veď k univerzálnosti slova sa pridružuje
tón hlasu, spôsob prednesu, mimika, pauzy i opakovania.27 Aby som sa vcítil do
duchovného rozpoloženia druhej osoby, dokonca nie je nevyhnutne potrebná ani
jej fyzická prítomnosť. Ak sa dozviem, že nejakej osobe prišla dlho očakávaná
správa, dokážem chápať jej radosť. Ale až vnímanie jej vonkajšieho výrazu bude
dostatočnou verifikáciou toho, čomu som uveril počas neprítomnosti onej osoby.
Ak pri porovnaní jej vonkajšieho výrazu a obsahumôjho vcítenia objavím nesúlad,
ostávajú mi dve možnosti: buď zrušiť obsah vcítenia alebo jednoducho jej vonkajší
výraz považovať za falošný.28

Navyše vcítenie sa do prežívania druhého je dôležité i pre mňa samého:
poskytuje mi jednak omnoho bohatší pohľad na svet a následne mi ponúka
dôležitú pomoc na ceste môjho vlastného sebapoznania.

Ak sa v duchu postavím na miesto druhého, zrazu uvidím svet v perspektíve
odlišnej od tej mojej súčasnej.29 A potom vo vcítení nejde o pohyb jednosmerný
– čiže iba odo mňa k tomu druhému. Je v tom čosi vzájomné, ide tu o prelínanie
sa skúsenosti mňa samého a skúsenosti toho druhého. Veď vcítenie je možné
len v takej miere, nakoľko moje bytie esenciálne zodpovedá bytiu toho druhého.
Treba si všimnúť ešte tú skutočnosť, že tie časti môjho tela, ktoré v najväčšej miere
vyjadrujú vnútorné prežívanie človeka, zostávajú môjmu vlastnému zraku ukryté.
Zatiaľ čo vnímam telo druhého, ako podobné môjmu vlastnému telu, vnímam aj
seba samého ako podobného jemu. Analogicky sa to deje aj v rovine psychickej:
na môj vlastný psychický život sa môžem pozerať z pohľadu druhého človeka a tak
získať obraz, aký má on o mne.30 Steinová toto tvrdenie podopiera Schelerovým
postrehom, podľa ktorého vnútorné vnímanie v sebe ukrýva možnosť klamu.31

A to je dôvod, prečo je potrebné, aby ma druhý človek konfrontoval s tým, čo mi
je dané len v čisto vnútornom vnímaní: „Je možné, že niekto iný ma ‚presnejšie
posudzuje‘ než ja samu seba a pomáha mi k jasnejšej predstave o mne samej.“ 32 A tak
druhý človek, mne daný v akte vcítenia, predstavuje pre mňa zdroj skúseností, ku

26 Stein, E. Einführung in die Philosophie. ESGA 8. Freiburg im Breisgau: Herder, 2004, s. 158.
27 Stein, Einführung in die Philosophie, s. 160.
28 Stein, Einführung in die Philosophie, s. 162-163.
29 Stein, Einführung in die Philosophie, s. 166.
30 Stein, Einführung in die Philosophie, s. 163-164.
31 Scheler, M. Die Idole der Selbsterkenntnis. In: Scheler, M. Vom Umsturz der Werte. GW III. Bern:

Francke Verlag, 1955, s. 215-258.
32 Steinová, Problém vcítenia, s. 108. [ESGA 5, s. 107.]

58 ACTA 2/2025



Články Sociálny rozmer človeka v myslení Edity Steinovej

ktorým ja sám – či už pre môj charakter alebo z dôvodu výchovy – by som sa nikdy
nebol dopracoval. Vďaka pohľadu druhého nachádzame na našej duchovnej ceste
doplnené to, čo naše Ja môže vykonať a k čomu môže mať prístup.33 Sebapoznanie
zahrnuté v akte vcítenia sa spája so sebahodnotením: „Pretože prežívanie hodnôt
je fundujúce pre hodnotu seba samého, otvára sa spolu s hodnotami, ktoré boli
novo získané vo vcítení, zároveň pohľad na hodnoty vlastnej osoby, ktoré mi boli
neznáme.“ 34

Nakoniec sa ešte dotkneme otázky, či láska voči druhému predstavuje ne-
vyhnutnú podmienku vcítenia. Podľa Steinovej je totiž celkom dobre možné
vcítiť sa aj do radosti alebo smútku nenávidenej osoby. Dokonca na základe
poznania, získaného skrze vcítenie, možno nejakej osobe aj uškodiť. A hoci
vcítenie ešte neznamená priateľstvo, bezpochyby je to prvý schodík pre vzájomné
pochopenie. Len tam, kde je otvorenosť a disponovanosť, otvára sa možnosť
vytvoriť spoločenstvo. Naopak uzavretosť a izolovanie sa od druhých znemožňujú
akúkoľvek kultúru.35 Spoločenstvo sa môže zrodiť až zo sebaúcty a zo vzájomnej
úcty.36

Avšak aj v tejto otázke badať u našej mysliteľky istý posun: po svojej
náboženskej konverzii, ovplyvnená taktiež karmelitánskou spiritualitou, stále
zreteľnejšie naznačuje, že najdokonalejšie poznanie druhej osoby – a to platí tak
pre božskú ako aj pre ľudskú osobu – je možné len v láske poňatej ako agapé –
teda v darovaní sa a v následnom pripodobnení sa milovanému.37

2. Človek spolu s druhými

Spolu so Steinovou sme popísali skúsenosť, keď jeden človek takpovediac prebýva
v skúsenosti toho druhého. Skúsenosť vcítenia je typická pre život v spoločenstve.
Ide o najduchovnejšiu skúsenosť, pretože jednotlivec tu potrebuje byť si vedomý
tak interiority toho druhého ako i svojej vlastnej.38 Veď vo vcítení duchovný
subjekt prežíva nielen objekty, ale aj seba, prežíva pocity ako pochádzajúce z hĺbky

33 Aucante, V. Il discernimento secondo Edith Stein. Che fare della propria vita? Cinisello Balsamo:
Edizioni San Paolo, 2005, s. 39.

34 Steinová, Problém vcítenia, s. 136. [ESGA 5, s. 134-135.]
35 Pezzella, L’antropologia filosofica di Edith Stein, s. 115.
36 Marksová, P.L. Důvěra v Boží plán. Duchovní obnova s Editou Steinovou. Praha: Paulínky, 2005,

s. 39-41.
37 Betschart, CH. Liebe als Bedingung von Einfühlung bei Edith Stein? In: Münchner Theologische

Zeitschrift. 2017. roč. 68, č.1, s. 73-85.
38 Calcagno, A. Edith Stein: Is the State Responsible for the Immortal Soul of the Person? In: Logos,

2002, roč. 5, č. 1, s. 64.

ACTA 2/2025 59



Sociálny rozmer človeka v myslení Edity Steinovej Články

vlastného Ja. Nie je to nejaké čisté Ja, keďže Ja prežívané v pocite má vrstvy rôznej
hĺbky.39

Uvažujúc o rôznych formách ľudského spolunažívania, fenomenologička
vo svojich Filozofických základoch psychológie a duchovných vied prevezme od
nemeckého sociológa Ferdinanda Tönniesa rozlišovanie medzi spoločenstvom
a spoločnosťou, hoci sa ho nechce striktne pridŕžať. S Tönniesom ani nevedie
otvorenú diskusiu tak ako to robí s inými autormi. Takmer doslovne použije citát
z jeho diela Spoločenstvo a spoločnosť (1887)40: „Pod pojmom ‚spoločenstvo‘ sa pritom
chápe prirodzený, organický zväzok indivíduí, pod pojmom ‚spoločnosť‘ racionálny
a mechanický zväzok.“ 41 Tönnies stavia základy svojej sociológie vychádzajúc
z kritiky Hobbesa, ktorý spoločenstvom nazýva skupiny ešte pred uzavretím
spoločenskej zmluvy a spoločnosťou zasa označuje až to, čo sa rozvíja v rámci
štátu. Nielenže prírodný stav v takej podobe, ako ho opisuje Hobbes, vôbec
nejestvuje, ale absentuje tu aj spoločenský rozmer človeka ako takého. Steinová
sa nechce tak ako Tönnies ponárať do historického procesu vzniku spomínaných
dvoch spoločenských útvarov, len sa pokúša o fenomenologický popis týchto
skutočností.42

Podľa našej fenomenologičky medzi spoločenstvom a spoločnosťou nejestvuje
striktná deliaca čiara: „Spoločnosť, ktorá by bola iba spoločnosťou a nie do určitého
stupňa aj spoločenstvom, v podstate nie je mysliteľná.“ 43 Zatiaľ čo spoločenstvo je
možné bez spoločnosti, opačne to neplatí. V spoločnosti, hoci táto zabezpečuje
akúsi racionalizáciu interpersonálnych vzťahov, jednotlivé osoby musia zostať
aktívnymi subjektmi tak, ako sa to deje v živote spoločenstva. K týmto dvom
formám zoskupenia ľudí naša filozofka, inšpirovaná Georgom Simmelelom, pridá
ešte tretiu formu a ňou je masa. Hoci štát obsahuje všetky tri spomínané
vzťahy, spoločenstvo, ktoré predstavuje ten najdôležitejší vzťah v rámci štátu, je
považované za vyšší poriadok vzhľadom na spolunažívanie v spoločnosti alebo
v mase.44 Práve z tohto dôvodu, že spoločenstvo predstavuje základnú formu

39 Steinová, Problém vcítenia, s. 117. [ESGA 5, s. 117.]
40 Tönnies, F. Gemeinschaft und Gesellschaft. Grundbegriffe der reinen Soziologie. Leipzig: Fues’s

Verlag, 1887, s. 1.
41 Steinová, E. Filozofické základy psychológie a duchovných vied. Bratislava: Vydavateľstvo

Európa, 2021, s. 118. Stein, E. Beiträge zur philosophischen Begründung der Psychologie und
der Geisteswissenschaften. ESGA 6. Freiburg im Breisgau: Herder, 2010, s. 111.]

42 Mayzaud, Y. Die Frage nach der Intentionalität in der politischen Phänomenologie. Die
Phänomenologie Edith Steins gegen die Soziologie von Ferdinand Tönnies. In: Speer, A., Regh,
S. eds. Alles Wesentliche lässt sich nicht schreiben. Leben und Denken Edith Steins im Spiegel ihres
Gesamtwerkes. Freiburg im Breisgau: Herder, 2016, s. 499-500.

43 Steinová, Filozofické základy psychológie a duchovných vied, s. 118-119. [ESGA 6, s. 111.]
44 Calcagno, Edith Stein: Is the State Responsible for the Immortal Soul of the Person?, s. 65.

60 ACTA 2/2025



Články Sociálny rozmer človeka v myslení Edity Steinovej

spoločenského združovania a Steinová mu venovala najviac pozornosti, začneme
práve pri ňom.

2.1 Spoločenstvo ako ideál

Je zaujímavé, že naša mysliteľka neohraničuje spoločenstvo iba na malú skupinu
ľudí: „Každé spoločenstvo – od toho najužšieho, od rodiny, až k tomu najširšiemu,
ktoré objíma celé ľudstvo – je totiž organizmom, ktorého údy a orgány sú jednotlivé
osobnosti a celé skupiny ľudí.“ 45 Podľa toho, ako jednotlivci rozvíjajú základné
sily duše a tela, tomu zodpovedá pozícia, ktorá im v spoločenstve prislúcha.
Prítomnosť vodcu v spoločenstve je pre komunitný život nie príležitostná, ale
podstatná. Tento akoby na seba preberal úlohu vnútorného života, ktorý stvárňuje
telo.46

Jednotlivci prispievajú do života spoločenstva svojou silou v takej miere, v akej
žijú ako členovia spoločenstva. Určité „rezervy“ životnej sily sú koniec koncov
potrebné aj na individuálny život, veď individuálne Ja nie je pohltené v živote
spoločenstva. A taktiež každý jednotlivec patrí do celého radu spoločenstiev,
medzi ktoré musí rozdeliť svoje sily. Niekto napríklad môže byť v kruhu svojich
priateľov „dušou spolku“, zatiaľ čo v politickej strane, ktorej je členom, neprejavuje
žiaden oživujúci vplyv.47 Navyše indivíduum predstavuje aj ohnivko, ktoré spája
jednotlivé spoločenstvá: „Indivíduum, ktoré patrí do rôznych spoločenstiev, môže
vytvoriť medzi nimi akýsi bezprostredný vzťah pôsobenia tým, že jedno zoznámi
s ‚duchom‘ druhého.“ 48

Steinová podrobuje analýze štruktúru zážitku spoločenstva; ten sa totiž líši
od zážitku čisto individuálneho. Na demonštrovanie tohto rozdielu jej ako príklad
poslúži zármutok oddielu nad smrťou svojho veliteľa. Obsah tohto zážitku je
odlišný od smútku zo straty osobného priateľa. Tu je iný subjekt prežívania, iná
štruktúra zážitku a taktiež odlišný je prúd zážitkov, do ktorého sa tento zážitok
začleňuje: „Postihla nás strata a smútime kvôli tomu, a toto ‚my‘ zahŕňa nielen tých,
ktorí ako ja pociťujú smútok, ale všetkých, ktorí sú zahrnutí do jednoty skupiny: aj
tých, ktorí trebárs nevedia o udalosti […] Smútim ako člen oddielu a oddiel smúti vo
mne.“ 49

Mysliteľka rázne odmieta spoločenstvo označiť Schelerovým termínom „ko-
lektívna osoba“ (Gesamtperson). Mníchovský filozof totiž tomuto ideálnemu

45 Stein, E. Der Intellekt und die Intellektuellen. In: Stein, E. Bildung und Entfaltung der Individualität.
Beiträge zum christlichen Erziehungsauftrag. ESGA 16. Freiburg im Breisgau: Herder, 2004, s. 144.

46 Steinová, Filozofické základy psychológie a duchovných vied, s. 247. [ESGA 6, s. 232.]
47 Steinová, Filozofické základy psychológie a duchovných vied, s. 181. [ESGA 6, s. 169.]
48 Steinová, Filozofické základy psychológie a duchovných vied, s. 186. [ESGA 6, s. 173.]
49 Steinová, Filozofické základy psychológie a duchovných vied, s. 122. [ESGA 6, s. 113-114.]

ACTA 2/2025 61



Sociálny rozmer človeka v myslení Edity Steinovej Články

spoločenstvu pripisuje presne tie isté vlastnosti, ako má jednotlivá osoba. Z toho
však vyplynú viaceré problematické závery. Prvý z nich predstavuje otázka
zodpovednosti: tak jednotlivec ako aj kolektívna osoba sú autonómne zodpovední
za seba. A tak nielenže jednotlivec je zodpovedný za kolektívnu osobu, ale
sporný bod tu predstavuje predovšetkým spoluzodpovednosť kolektívnej osoby
za každého z jej členov.50 A tak by mala existovať nezávisle od previnenia
a či od zásluhy jednotlivcov aj kolektívna vina alebo zásluha. Tieto by však
nepredstavovali súčet previnení alebo zásluh zúčastnených osôb. Autor tu ako
príklad uvádza dedičný hriech alebo vojnu, ktoré nemôžu byť úplne podelené na
jednotlivé previnenia.51 A potom, podľa Schelera, každá kolektívna osoba už zo
svojej prirodzenosti je ďalej členom kolektívnej osoby omnoho širšej – čiže celého
ľudského spoločenstva.52 To znamená, žeby sme sa mali cítiť zodpovednými za
každé previnenie, a to dokonca aj tam, kde nebadáme jasne mieru a veľkosť
nášho osobného zlyhania.53 Podľa mníchovského filozofa zodpovednosť všetkým
indivíduám udeľuje kolektívna osoba.54 Steinová rázne namieta, že spoločenstvo
chápané ako osoba je len ideálnou hranicou: „Zásadne nesúhlasíme s rozdelením
Schelera – lebo nie všetci členovia spoločenstva sú slobodné a plne zodpovedné
osoby alebo nie všetci žijú svojou dušou ako členovia spoločenstva. Stanovenie cieľa
spoločenstva potom uskutočnia osoby, ktoré žijú vedome ako členovia spoločenstva
a cítia sa zaň zodpovedné.“ 55 Dosvedčuje to napríklad každodenná skúsenosť
života v rodine alebo v školskej triede.56 Kresťanská mysliteľka svoje tvrdenie
podporí aj teologickým argumentom: Žiadne ľudské spoločenstvo totiž nevytvorí
takú dokonalú jednotu, akú nachádzame v spoločenstve troch božských osôb,
kde pri rozličnosti osôb zostáva celá podstata spoločná.57 Tri božské osoby sú
totiž jednou jedinou skutočnosťou, pretože Boh je láska (porov. Jn 10,30; 1 Jn
4,8); a tak v každom božskom čine navonok (stvorenie, zachovanie stvorenstva
v bytí, prozreteľnosť, súd) koná celá Trojica. V prípade človeka, hoci je tento
stvorený na Boží obraz, pozemské spoločenstvo nedosiahne dokonalosť več-

50 Scheler, M. Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik. GW II. Bonn: Bouvier
Verlag, 2000, s. 522.

51 Scheler, Die christliche Liebesidee und die gegenwärtige Welt. In: Scheler, M. Vom Ewigen im
Menschen. GW V. Bonn: Bouvier Verlag, 2000, s. 359.

52 Scheler, Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik, s. 511.
53 Scheler, M. Die christliche Liebesidee und die gegenwärtige Welt. In: GW V, s. 375-376.
54 Scheler, M. Zusätze. In: Scheler, M. Schriften zur Soziologie und Weltanschauungslehre.

GW VI. Bern: Francke Verlag, 1963, s. 337.
55 Steinová, Filozofické základy psychológie a duchovných vied, s. 246. [ESGA 6, s. 231.]
56 Steinová, E. Ľudská osoba. Filozofická antropológia. Bratislava: Európa, 2017, s. 134. [Stein, E. Der

Aufbau der menschlichen Person. Vorlesungen zur philosophischen Anthropologie. ESGA 14. Freiburg
im Breisgau: Herder, 2004, s. 137-138.]

57 Steinová, Konečné a večné bytie, s. 311. [ESGA 11/12, s. 299.]

62 ACTA 2/2025



Články Sociálny rozmer človeka v myslení Edity Steinovej

nej lásky. V prípade ľudského spoločenstva individualita každého subjektu sa
predstavuje ako obmedzenie spoločenstva a spoločenstvo zase kladie hranice
jednotlivcovi.58 To však nevylučuje možnosť spoločenstva. Ľudstvo ako také
predstavuje spoločenstvo: dokonca druh „ľudstvo“ treba brať ako jedno veľké
indivíduum.59 Do spoločenstva ľudstva každý človek patrí od počiatku svojej
existencie: „Len čo sa človek prebudí k vedomému životu, nachádza sa v spoločenstve
s ľuďmi a v princípe je možné aktuálne spoločenstvo s každým iným človekom, pretože
človek je skutočne potenciálne v spoločenstve so všetkými.“ 60 Začlenenie jednotlivca
do spoločenstva ľudstva Steinová podoprie aj teologicky, keďže ľudstvo má účasť
na živote Bohočloveka a v Bohu ľudstvo žije ako jednota.61

V spoločenstve človek nestráca svoju slobodu. Zostáva indivíduom, ktoré sa
svojím fiat vplyvu spoločenstva podvolí alebo nie. Ak by to tak nebolo, spoločen-
stvo by sa zdegenerovalo a premenilo by sa na masu. Avšak i v prípade takéhoto
hroziaceho nebezpečenstva jestvuje záchrana a tá môže prísť iba od jednotlivca,
poprípade od viacerých jednotlivcov. „Spoločenstvo ako také nie je ‚slobodný‘
subjekt, a preto nie je ani ‚zodpovedné‘ v takom zmysle, ako sú indivíduá. Poslednú
zodpovednosť za jeho konanie nesú jednotlivci, ktorí konajú v jeho mene. A ak
v službe spoločenstvu urobia niečo, čo by neurobili z osobných motívov, spočíva na
nich celá váha zodpovednosti a nemajú možnosť zvaliť ju na spoločenstvo.“ 62 Sloboda
a zodpovednosť jednotlivca predstavujú nutnú podmienku spoločenstva ako
takého. Pravdivosť tohto pohľadu na spoločenstvo dokazuje aj história nemeckého
národa, ktorý prežil obdobie nacizmu, a to práve vďaka niekoľkým osobnostiam,
ktoré odmietli stať sa súčasťou masy. Samotná Steinová v roku 1933 napísala
list pápežovi Piovi XI., aby ho upozornila na nebezpečenstvo, ktoré hrozilo
jej židovskému národu zo strany tých, čo sa v Nemecku nechali zmanipulovať
ideológiou národného socializmu.63 Treba však poznamenať, že naša mysliteľka
sa cítila aj súčasťou nemeckého národa, keďže národ ako spoločenstvo sa nemusí
zakladať nevyhnutne na spoločenstve krvi, ale predovšetkým na kultúrnej jednote
a na spoluzdieľaných hodnotách, teda na spoločenstve duchovného života.64

Zodpovednosť jednotlivca sa môže prejaviť taktiež ako vzdialenie sa od
svojho národa. Hoci sa človek rodí uprostred svojho ľudu a je ním charakterovo

58 Stein, E. Die theoretischen Grundlagen der sozialen Bildungsarbeit. In: ESGA 16, s. 18-19.
59 Steinová, Ľudská osoba, s. 93. [ESGA 14, s. 96.]
60 Steinová, Ľudská osoba, s. 133. [ESGA 14, s. 137.]
61 Steinová, Ľudská osoba, s. 133. [ESGA 14, s. 136-137.]
62 Steinová, Filozofické základy psychológie a duchovných vied, s. 173. [ESGA 6, s. 161-162.]
63 Stein, E. Neu aufgefundene Texte und Übersetzungen VII. Texte zu Philosophie, Politik, Pädago-

gik; Übersetzung: Bonaventura, Karmel-Geschichte, „Judenfrage“. Neu aufgefundene Briefe und
Dokumente. ESGA 28. Freiburg im Breisgau: Herder, 2020, n. 251, s. 393-394.

64 Steinová, Ľudská osoba, s. 144. [ESGA 14, s. 148.]

ACTA 2/2025 63



Sociálny rozmer človeka v myslení Edity Steinovej Články

ovplyvnený, napriek tomu môže od neho zaujať odstup, keď vidí svoj národ
hrnúť sa do záhuby.65 Posledná zodpovednosť ľudskej bytosti sa totiž nachádza
vo vzťahu k Stvoriteľovi a nie vo vzťahu k národu. Aj uprostred záhuby vždy tu
je možnosť všetkým poukázať na poslednú zodpovednosť, ku ktorej sme volaní.

Avšak naše ľudské spoločenstvo sa neraz javí tak krehké; je tomu tak od
tých čias, čo prví ľudia roztrhali prvotné spoločenstvo s Bohom a taktiež prvotný
spoločenský poriadok, do ktorého boli vsadení. Odvtedy sa každý nachádza
v konflikte nielen so sebou samým, ale i so všetkými ostatnými. Keby ľudská
prirodzenosť nebola kontaminovaná prvotným hriechom, umiestnenie každého
jednotlivca v rámci spoločenstva by sa uskutočňovalo bez najmenšej ťažkosti. Tým
sa však nechce povedať, žeby sa ľudské spoločenstvo od čias prvotného hriechu
stalo nemožným. Len jeho vytváranie je brzdené a marené oným izolujúcim
duševným postojom.66 Badať to vo všetkých ľudských spoločenstvách: v rodine,
v národe, v cirkvi, atď. Iba človek v stave milosti sa navracia k synovskému vzťahu
s Bohom a opätovne nadobúda citlivosť pre druhých, nakoľko títo sú nielen Božími
stvoreniami, ale aj Božími deťmi.67

Naša mysliteľka sa púšťa do kritického dialógu s Martinom Heideggerom,
podľa ktorého život v spoločenstve predstavuje útek do anonymity (napr. hovorí
„sa“, robí „sa“) a teda neautentický spôsob života.68 Fenomenologička mu oponuje:
„Človek je zodpovedajúc svojmu pôvodu tak bytosťou individuálnou ako aj spolo-
čenskou, avšak časovo sa jeho vedomý a individuálny život začína neskôr ako ten
spoločenský. Koná s druhými a podľa toho, čo vidí robiť druhých a týmto je vedený
i podporovaný. A všetko je v úplnom poriadku až potiaľ, kým sa od neho nežiada
niečo iné. Potrebné je volanie k vlastnému a autentickému bytiu. Keď toto volanie je
zachytené a pochopené, ale nie uposlúchnuté, len vtedy sa začína útek pred vlastným
bytím a vlastnou zodpovednosťou.“ 69 Spoločenstvo navyše stráži poklad zdedenej
múdrosti, ku ktorej obmedzený jednotlivec nemôže mať prístup.70 A potom láska,
ktorá smeruje k vytvoreniu spoločenstva, sa javí ako sila, ktorá človekovi viac
dáva, než berie: „Láska pôsobí v milujúcom ako oživujúca moc, ktorá v ňom prípadne
môže rozvinúť viac síl, než ho stojí jej prežívanie.“ 71

Akt lásky má za svoj korelát personálnu hodnotu, ktorá nie je hodnotením
vzhľadom na niečo iné. A tak hodnota milovanej osoby nespočíva v tom, že koná
dobro, ale ona sama je hodnotná a my ju milujeme „pre ňu samu“. Schopnosť

65 Steinová, Ľudská osoba, s. 150-151. [ESGA 14, s. 154-155.]
66 Stein, E. Die theoretischen Grundlagen der sozialen Bildungsarbeit, s. 25-26.
67 Stein, E. Jugendbildung im Licht des katholischen Glaubens. In: ESGA 16, s. 76.
68 Heidegger, M. Sein und Zeit. Tübingen: Max Niemeyer Verlag, 1967, s. 175-176.
69 Stein, E. Martin Heideggers Existenzphilosophie. In: ESGA 11/12, s. 468.
70 Stein, Martin Heideggers Existenzphilosophie. In: ESGA 11/12, s. 469.
71 Steinová, Filozofické základy psychológie a duchovných vied, s. 189. [ESGA 6, s. 176.]

64 ACTA 2/2025



Články Sociálny rozmer človeka v myslení Edity Steinovej

lásky, ktorá sa prejavuje v našej láske, má totiž svoje korene v inej hĺbke nášho Ja
než schopnosť morálneho hodnotenia. Personálna hodnota dokonca pretrváva
dlhšie než samotná existencia: láska má dlhšie trvanie než radosť z existencie
milovanej osoby.72

Vzťah medzi jednotlivou osobou a spoločenstvom z pohľadu Steinovej možno
označiť ako cyklický. „S prebudením jednotlivca k jeho autentickému životu sa
začína jeho zodpovednosť. Možno hovoriť o zodpovednosti spoločenstva, ktorá je
odlišná od zodpovednosti jednotlivcov. Je však nesená členmi spoločenstva a to
v rozličnej miere: nesú ju všetci tí, ktorí sú toho schopní, čiže tí, čo sa prebudili
k vlastnému životu, ale vodcovia prv než všetci ostatní.“ 73

Hoci Steinová neraz pri opise štátu používa pojmový aparát vlastný pre
osobu, zaiste nechápe štát ako nejakú nad-osobu alebo ako super-indivíduum.
K suverenite štátu patrí nielen jeho autonómia v zmysle nezávislosti politicko-
vojenskej ako aj tej ekonomickej, ale tiež možnosť definovať sa, „stvárňovať
sa“ (Selbstgestalltung) tým spôsobom, ako to slobodne rozhodnú komunity
prebývajúce v štáte. Podľa našej mysliteľky spravodlivosť, právo a etika patria
k takémuto seba-formovaniu. Treba poznamenať, že blaho štátu je garantované
tým, že členom štátu je zaistená zodpovedná sloboda, aby mohli rozvíjať seba
tak ako jednotlivcov, i ako členov spoločenstva. Práve tak ako ľudská bytosť je
považovaná za esenciálne slobodnú, tak i štát – použijúc personalistický termín –
možno analogicky taktiež považovať za slobodný.74

2.2 Spoločnosť nie ako degradácia spoločenstva

Spoločnosť „nerastie ako nejaký organizmus, ale pripomína stroj, ktorý bol ‚vynájde-
ný‘, ‚skonštruovaný‘ s určitým cieľom“.75 Zatiaľ čo spoločenstvá podobne ako živé
tvory rastú, spoločnosti bývajú založené, teda majú pôvod v rozhodnutí jednotliv-
cov. Zatiaľ čo spoločenstvo má za cieľ osobu ako takú, cieľ spoločnosti je vonkajší
vzhľadom na osoby, ktoré sa snažia tento cieľ dosiahnuť. Aby dosiahli stanovený
spoločný cieľ, potrebná je určitá štruktúra spoločnosti, ktorú si vyžadujú rozličné
funkcie. Zatiaľ čo v spoločenstve je každý jednotlivec nenahraditeľný, zastávanie
funkcií v spoločnosti môže byť rôznymi jednotlivcami preberané rad za radom
po sebe.76

Spoločnosť charakterizuje racionalizácia vzťahov: jedno indivíduum vzhľadom
na druhé je považované za „objekt“, no v skutočnosti obidve indivíduá sú

72 Steinová, Problém vcítenia, s. 120-121. [ESGA 5, s. 119-120.]
73 Stein, E. Martin Heideggers Existenzphilosophie, s. 469.
74 Calcagno, Edith Stein: Is the State Responsible for the Immortal Soul of the Person?, s. 66.
75 Steinová, Filozofické základy psychológie a duchovných vied, s. 227. [ESGA 6, s. 213.]
76 Stein, E. Eine Untersuchung über den Staat. ESGA 7. Freiburg im Breisgau: Herder, 2006, s. 7.

ACTA 2/2025 65



Sociálny rozmer človeka v myslení Edity Steinovej Články

objektivizované subjekty. Totiž i v spoločnosti sa jej členovia musia vzájomne
považovať za subjekty, aby potom medzi sebou stanovili objektívne vzťahy:
„Spolupráca, ktorá rozhoduje o zmysle života spoločnosti, by ustavične viazla, ak
by bola čistým životom spoločnosti. Spoločnosť, ktorá by nebola ničím iným než
spoločnosťou, by bola mechanizmom –možno bezchybne skonštruovaným – ktorý by
nemohol fungovať.“ 77 Obsadiť určitú pozíciu by bolo nemožné, ak by sme s druhými
vôbec nežili a ak by sme toho druhého prvotne nevnímali ako subjekt.78

Steinová tak odmieta Schelerovo tvrdenie, podľa ktorého neodôvodnená a
prvotná nedôvera každého voči každému je. základným postojom spoločnosti.79

Genomenologička naopak zastáva postoj, že v spoločnosti podobne ako i v spolo-
čenstve jestvuje nedôvera v rovnakejmiere ako dôvera, pretože obidve predstavujú
jednoduché spontánne postoje. Keby Scheler mal pravdu v tom, že spoločnosť
spočíva na nedôvere všetkých voči všetkým, tak spoločnosť by sa nutne javila iba
ako akási zdegradovaná forma spoločenstva. Taký pohľad je však zdeformovaný,
keďže spoločnosť vždy predpokladá aj nejakú formu spoločenstva.80

2.3 Masa na spôsob stáda

Steinová prijíma Schelerovu tézu, že masa sa vytvára prostredníctvom takzvanej
nákazy, šíriacej sa pomocou iracionálneho spontánneho napodobňovania.81 Stačí
si spomenúť na nákazlivý smiech detí alebo na hulákanie davu ozývajúce sa zo
štadiónu. Na rozdiel od Schelera naša mysliteľka však uznáva aj možnosť takej
nákazy, ktorá ide ruka v ruke s porozumením. Keď totiž aj chápem vnútorný
stav druhého človeka – to už nie je možné bez duchovnej funkcie. A tak nákaza
nemusí vždy uhasiť akýkoľvek duchovný prejav: „Infekcia sa šíri nielen na ‚nižšie‘
psychické stavy a inštinktívne hnutia, ale odohráva sa v duchovnej sfére.“ 82 Ako
príklad masovej sugescie a či masovej nákazy Steinová uvádza idey boľševizmu,
ktoré sa prenášajú ako choroboplodné baktérie z jedného človeka na druhého a
„sugestívne“ sa mu vtláčajú do mysle.

Masa ako taká je súhrnom rovnako sa správajúcich jednotlivcov, kde absentuje
slobodné konanie. Tam, kde sa objaví duchovný rozmer, nemožno hovoriť o mase
vo vlastnom zmysle slova. Keď napríklad politik hovorí o vôli masy, vyjadruje tým
čosi len veľmi málo premyslené. Jednotlivci sa v mase iba nachádzajú pospolu na
tom istom mieste: „Masa jestvuje vždy len potiaľ, kým indivíduá, ktoré ju tvoria,

77 Steinová, Filozofické základy psychológie a duchovných vied, s. 227. [ESGA 6, s. 216.]
78 Steinová, Filozofické základy psychológie a duchovných vied, s. 229. [ESGA 6, s. 215.]
79 Scheler, Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik, s. 518.
80 Steinová, Filozofické základy psychológie a duchovných vied, s. 231-232. [ESGA 6, s. 217-218.]
81 Scheler, Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik, s. 515.
82 Steinová, Filozofické základy psychológie a duchovných vied, s. 217-218. [ESGA 6, s. 204.]

66 ACTA 2/2025



Články Sociálny rozmer človeka v myslení Edity Steinovej

sú v aktuálnom kontakte, a rozpadá sa, len čo sa tento kontakt pominie. Niet tu
organizácie, ktorá by prežila číry fakt bytia pospolu, a tobôž niet nejakej spoločenskej
formy oddelenej od jednotlivcov.“ 83

Navyše nemožno hovoriť o nejakom „charaktere“ masy, pretože tu chýba
spoločný život, ktorý by vychádzal zo životnej sily ako z jedného zdroja. A tiež
neprichádzajú do úvahy ani špecifické vlastnosti určitej masy, ktoré by ju
odlišovali od inej masy. Jednotlivci nie sú žiadnym spôsobom orientovaní na
seba: nie sú si vzájomne oddaní, tak ako subjekty spoločne žijúce v spoločenstve,
a ani sa vzájomne nepovažujú za objekty, tak ako sa to deje v spoločnosti.84

Masa pozostávajúca takpovediac z „atomizovaných“ subjektov predstavuje
naliehavý problém súčasnosti: „Aké sú v skutočnosti veľké choroby našej doby a
našich ľudí? Veľká masa ľudí trpí vnútornými konfliktmi, úplne im chýba pevné
presvedčenie a pevné zásady, zábradlie, ktoré by ich mohlo zastaviť.“85

Keďže v mase nie je možné objaviť akúkoľvek duchovnú funkciu,86 masa ako
taká neposkytuje indivíduu možnosť odhaľovať sa v hlbších úrovniach. Umožňuje
mu nanajvýš uchopiť vitálne hodnoty. Akoby tu prevládali nálady, ktoré ostávajú
len na povrchu individuálneho Ja a nie sú reflektované.

Nakoľko je v mase potlačená duchovná dimenzia, vlastná spoločenstvu,
jednotlivci tu potrebujú vodcu, ktorý by ich sýtil dominantnými ideami. Samotný
vodca však nemôže byť súčasťou masy, lebo to by mu bránilo v jeho duchovnej
produktivite. Orientácia masy úplne závisí od úmyslov vodcu. A odtiaľto je len
krôčik k totalitarizmu.87 Steinová preto vyzýva intelektuálov, aby nezanedbali
svoje dôležité poslanie: „Z politického hľadiska sa treba pričiniť o to, aby masa
ľudí, hnaných impulzami, čo predstavuje nebezpečenstvo pre štát, bola privedená
k duchovnému životu a ostatných získať na to, aby svoju prácu robili tak, aby
zodpovedala cieľom spoločenstva.“ 88

Záver

Steinovej je vzdialený akýkoľvek solipsistický pohľad na človeka, keď tento pyšne
hľadá istotu v sebe samom. Fenomenologička k preskúmaniu štruktúry človeka
pristupuje pomocou aktu vcítenia, keď človek nadväzuje vzťah s druhým, a tak

83 Stein, Eine Untersuchung über den Staat, s. 6.
84 Steinová, Filozofické základy psychológie a duchovných vied, s. 216-217. [ESGA 6, s. 202-203.]
85 Steinová, E. Žena. Bratislava: Lúč, 2015, s. 16. [Stein, E. Die Frau. Fragestellungen und Reflexionen.

ESGA 13. Freiburg im Breisgau: Herder, 2000, s. 7.]
86 Stein, Eine Untersuchung über den Staat, s. 6.
87 Ales Bello, A. Edith Stein, la Germania e lo Stato totalitario. In: Ales Bello, A., Chenaux, Ph. eds.

Edith Stein e il nazismo. Roma: Città Nuova, 2005, s. 80.
88 Stein, Der Intellekt und die Intellektuellen. In: ESGA 16, s. 154.

ACTA 2/2025 67



Sociálny rozmer človeka v myslení Edity Steinovej Články

získava kontakt s jeho prežívaním. Vo vciťovaných aktoch sa tak konštituuje
cudzia osoba.

Spomedzi možných foriem ľudského združovania naša mysliteľka privileguje
spoločenstvo, nakoľko toto jednotlivca nepohlcuje, ale predpokladá jeho duchovnú
dimenziu ako aj jeho osobnú zodpovednosť. V prostredí spoločenstva človek je
schopný uchopiť celú škálu hodnôt v ich správnej hierarchii, nevynímajúc z tejto
škály ani hodnoty personálne, ktoré vypovedajú o hĺbke individuálneho Ja a
o jeho prežívaní „seba“. Plnej hierarchii hodnôt by potom zodpovedala ideálna
osoba, ktorá by cítila všetky hodnoty nielen adekvátnym spôsobom, ale aj v zhode
s ich rádom.89 Pocity nám nedosvedčujú len našu vlastnú existenciu, ale odhaľujú
nám aj naše osobné vlastnosti. A tak spoločenstvo sa pre indivíduum stáva tým
najvhodnejším prostredím pre jeho skutočne ľudskú formáciu.

Steinová je presvedčená, že život v spoločenstve ako taký nepredstavuje
neautentický spôsob života. Takým by sa stal až vtedy, keď by človek zanedbal
to, k čomu je volaný. Použijúc súčasný jazyk, môžeme povedať, že autentické
spoločenstvo z nás nerobí fotokópie, ale ponecháva nám našu originalitu a
umožňuje nám ju rozvinúť.

Téma spoločenstva mala dopad aj na každodenný život našej mysliteľky;
objavujeme tu totiž až výnimočnú vzájomnú závislosť medzi existenciálnou
skúsenosťou a esenciálnym opisom.90 Jej explicitne vyjadrená ochota konať
pokánie, čo ju priviedla do karmelitánskeho rádu, môže byť interpretovaná
aj v kontexte jej presvedčenia o spoločenstve, jej presvedčenia o vzájomnom
budovaní mystického tela. Chce takpovediac vyplniť medzeru za druhých a chce
tak urobiť bez toho, aby si to druhí všimli. Na prvý pohľad dokonca ani nemožno
nájsť akýkoľvek súvis medzi jej „neplodnou“ obetou a záchranou celku, čo sa vtedy
viditeľne neuskutočnila. A predsa je tu rastúca vnímavosť zo strany Steinovej,
že práve ona je určená stať sa obetou kvôli druhým, a to bez toho, aby bolo
vôbec možné popísať výsledok jej obety. Vidí zmysel v tom, čo je, takpovediac,
nezmyselné. A tak sa Edita Steinová zapísala do európskych dejín ako tá, ktorá
bola ochotná pretrpieť Osvienčim „za druhých“.91

Pápež Ján Pavol II. sa 1. októbra 1999 vyjadril nasledovne: „Vyhlásiť Editu
Steinovú dnes za spolupatrónku Európy znamená na horizonte starého kontinentu
vyvesiť zástavu rešpektu, tolerancie, prijatia, ktorá pozýva mužov a ženy chápať sa a
prijať sa, napriek rozdielom etnickým, kultúrnym a náboženským, aby vytvárali sku-

89 Steinová, Problém vcítenia, s. 128. [ESGA 5, s. 126.]
90 MacIntyre, A. Edith Stein. A Philosophical Prologue. New York: Continuum, 2006, s. 1-7.
91 Gerl-Falkovitz, H.B. Edith Steins wenig bekannte Seite: Sozialphilosophie aus dem Geist der

Phänomenologie. In: Beckmann-Zöller, B., Gerl-Falkovitz, H.B. eds. Die unbekannte Edith Stein:
Phänomenologie und Sozialphilosophie. Frankfurt am Main: Peter Lang, 2006, s. 38-39.

68 ACTA 2/2025



Články Sociálny rozmer človeka v myslení Edity Steinovej

točne bratské spoločenstvo.“ 92 Hovoriac o Európe nemáme na mysli len kontinent,
ktorý možno popísať čisto geograficky. Ide tu predovšetkým o spoločenstvo, ktoré
vlastní bohatstvo svojej kultúry a histórie. Táto Európa je však vystavená riziku
akejsi vnútornej prázdnoty, stráca zmysel a duchovné sily, ktoré ju podopierali, a
tak, žiaľ, nakoniec stráca i svoju vlastnú identitu.93

Použitá literatúra

Ales Bello, Angela. Edith Stein, la Germania e lo Stato totalitario. In: Ales Bello,
Angela, Chenaux, Philippe. eds. Edith Stein e il nazismo. Roma: Città Nuova, 2005,
s. 61-81. ISBN 88-311-0144-7.

Aucante, Vincent. Il discernimento secondo Edith Stein. Che fare della propria vita?
Cinisello Balsamo: Edizioni San Paolo, 2005. ISBN 88-215-5511-9.

Aristoteles. Politika. Bratislava: Kalligram, 2006. ISBN 80-7149-839-4.

Benedikt XVI. (Ratzinger, Joseph.) Europa. I suoi fondamenti oggi e domani, Milano:
Edizioni San Paolo, 2004. ISBN 88-215-5286-1.

Betschart, Christof. Liebe als Bedingung von Einfühlung bei Edith Stein? In:Münchner
Theologische Zeitschrift. 2017. roč. 68, č.1, s. 73-85. ISSN 0580-1400.

Calcagno, Antonio. Edith Stein: Is the State Responsible for the Immortal Soul of the
Person? In: Logos, 2002, roč. 5, č 1, s. 62-75. ISSN 1091-6687.

Descartes, René. Rozprava o metóde. Pravidlá na vedenie rozumu. Bratislava: Vydava-
teľstvo slovenskej akadémie vied, 1954.

Gerl-Falkovitz, Hanna-Barbara. Edith Steins wenig bekannte Seite: Sozialphilosophie
aus dem Geist der Phňnomenologie. In: Beckmann-Zöller, Beate, Gerl-Falkovitz,
Hanna-Barbara, eds.Die unbekannte Edith Stein: Phänomenologie und Sozialphilosophie.
Frankfurt am Main: Peter Lang, 2006, s. 233-241. ISBN 3-631-55329-3.

Heidegger, Martin. Sein und Zeit. 11. vyd. Tübingen: Max Niemeyer Verlag, 1967.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. Phänomenologie des Geistes. Gesammelte Werke
IX. Düsseldorf: Felix Meiner Verlag, 1980.

Husserl, Edmund. Ideje k čisté fenomenologii a fenomenologické filosofii I. Praha:
OIKOYMENH, 2004. ISBN 80-7298-085-8.

Husserl, Edmund. Zur Phänomenologie der Intersubjektivität I. Texte aus dem Nachlass
(1905-20). Husserliana XIII. The Hague: Iso Kern, Martinus Nijhoff, 1973.

92 Ján Pavol II. Apostolisches Schreiben in Form eines «Motu proprio» zur Erklärung der hl. Brigitta von
Schweden, der hl. Katharina von Siena und der hl. Theresia Benedicta a Cruce zu Mitpatroninnen
Europas, n. 9. [online]. [cit. 18.1.2025]. Dostupné na internete: https://www.vatican.va/content/
john-paul-ii/de/motu_proprio/documents/hf_jp-ii_motu-proprio_01101999_co-patronesses-
europe.html

93 Benedikt XVI. (Ratzinger, J). Europa. I suoi fondamenti oggi e domani. Milano: Edizioni San Paolo,
2004, s. 19-20.

ACTA 2/2025 69

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/motu_proprio/documents/hf_jp-ii_motu-proprio_01101999_co-patronesses-europe.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/motu_proprio/documents/hf_jp-ii_motu-proprio_01101999_co-patronesses-europe.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/motu_proprio/documents/hf_jp-ii_motu-proprio_01101999_co-patronesses-europe.html


Sociálny rozmer človeka v myslení Edity Steinovej Články

Husserl, Edmund. Zur Phänomenologie der Intersubjektivität II. Texte aus dem Nachlass
(1921-28). Husserliana XIV. The Hague: Iso Kern, Martinus Nijhoff, 1973.

Körner, Reinhard. L’«empatia» nel senso di Edith Stein. Un atto fondamentale della
persona nel processo cristiano della fede. In: Sleiman Jean, Borriello, Luigi, eds. Edith
Stein. Testimone di oggi, profeta per domani. Città del Vaticano: Libreria Editrice
Vaticana, 1999, s. 159-180. ISBN 88-209-2756-X.

MacIntyre, Alasdair. Edith Stein. A Philosophical Prologue. New York: Continuum,
2006. ISBN 0-8264-9102-2.

Marksová, Patricia L. Důvěra v Boží plán. Duchovní obnova s Editou Steinovou. Praha:
Paulínky, 2005. ISBN 80-86025-81-0.

Marx, Karl, Engels, Friedrich. O náboženstve. Bratislava: Slovenské vydavateľstvo
politickej literatúry, 1962.

Mayzaud, Yves. Die Frage nach der Intentionalität in der politischen Phänmenologie.
Die Phänomenologie Edith Steins gegen die Soziologie von Ferdinand Tönnies. In:
Speer, Andreas, Regh, Stephan. eds. Alles Wesentliche lässt sich nicht schreiben. Leben
und Denken Edith Steins im Spiegel ihres Gesamtwerkes. Freiburg im Breisgau: Herder,
2016, s. 498-511. ISBN 978-3-451-34955-3.

Pezzella, Anna Maria. L’antropologia filosofica di Edith Stein. Indagine fenomenologica
della persona umana. Roma: Città Nuova Editrice, 2003. ISBN 88-311-0137-7.

Scheler, Max. Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik. GW 2. 7. vyd.
Bonn: Bouvier Verlag, 2000. ISBN 3-416-02928-3.

Scheler, Max. Vom Umsturz der Werte. GW III. 4. vyd. Bern: Francke Verlag, 1955.

Scheler, Max. Vom Ewigen im Menschen. GW V. 6. vyd. Bonn: Bouvier Verlag, 2000.
ISBN 3-416-02929-1.

Scheler, Max. Schriften zur Soziologie und Weltanschauungslehre. GW VI. 2. vyd. Bern:
Francke Verlag, 1963.

Scheler, Max. Wesen und Formen der Sympathie. Die Deutsche Philosophie der Gegen-
wart. GW VII. 6. vyd. Bonn: Bouvier Verlag, 2005. ISBN 3-416-01940-7.

Steinová, Edita. Žena. Bratislava: Lúč, 2015. ISBN 978-80-7114-969-9.

Steinová, Edita. Ľudská osoba. Filozofická antropológia. Bratislava: Európa, 2017. ISBN:
978-80-89666-50-8.

Steinová, Edita. Príbeh jednej židovskej rodiny. Bratislava: Európa, 2019. ISBN 978-80-
89666-73-7.

Steinová, Edita. Problém vcítenia. Bratislava: Európa, 2021. ISBN 978-80-89666-94-2.

Steinová, Edita. Filozofické základy psychológie a duchovných vied. Bratislava: Vyda-
vateľstvo Európa, 2021. ISBN 978-80-89666-88-1.

Stein, Edith. Aus dem Leben einer jüdischen Familie und weitere autobiographische
Beiträge. ESGA 1. Freiburg im Breisgau: Herder, 2002. ISBN 3-451-27371-3.

70 ACTA 2/2025



Články Sociálny rozmer človeka v myslení Edity Steinovej

Stein, Edith. Zum Problem der Einfühlung. ESGA 5. Freiburg im Breisgau: Herder, 2008.
ISBN 978-3-451-27375-9.

Stein, Edith. Beiträge zur philosophischen Begründung der Psychologie und der Geistes-
wissenschaften. ESGA 6. Freiburg im Breisgau: Herder, 2010. ISBN 978-3-451-27376-6.

Stein, Edith. Eine Untersuchung über den Staat. ESGA 7. Freiburg im Breisgau: Herder,
2006. ISBN 3-451-27377-2.

Stein, Edith. Einführung in die Philosophie. ESGA 8. Freiburg im Breisgau: Herder,
2004. ISBN 3-451-27378-0.

Stein, Edith. Die Frau. Fragestellungen und Reflexionen. ESGA 13. Freiburg im Breisgau:
Herder, 2000. ISBN 3-451-27383-7.

Stein, Edith. Bildung und Entfaltung der Individualität. Beiträge zum christlichen
Erziehungsauftrag. ESGA 16. Freiburg im Breisgau: Herder, 2004.

Stein, Edith. Der Aufbau der menschlichen Person. Vorlesungen zur philosophischen
Anthropologie. ESGA 14. Freiburg im Breisgau: Herder, 2004. ISBN 3-451-27384-5.

Stein, Edith. Neu aufgefundene Texte und Übersetzungen VII. Texte zu Philosophie,
Politik, Pädagogik; Übersetzung: Bonaventura, Karmel-Geschichte, „Judenfrage“. Neu
aufgefundene Briefe und Dokumente. ESGA 28. Freiburg im Breisgau: Herder, 2020.
ISBN 978-3-451-38304-5.

Tönnies, Ferdinand. Gemeinschaft und Gesellschaft. Grundbegriffe der reinen Soziologie.
Leipzig: Fues, 1887.

The Social Dimension of Human Being in the Thought of Edith Stein

Summary:
The author of the present study underlines the fact, that Edith Stein with her phenomeno-
logical approach surpasses the individualism of modern philosophy. The study at the
same time makes clear how the motif of social dimension of human being, widely
developed in the writings of Edith Stein, offers an effective tool to avoid the trap of
collectivism. Our phenomenologist first explores the act of entropathy that renders us
possible knowledge of another person and then she analysis the differences between the
mass, society and the community. The author of the study highlights the fact, that
for our thinker is essential the spiritual dimension of the community and the role of
individual member inside the community seems deciding.

Key words: empathy – bodily-spiritual being – community – society – mass

doc. PhDr. Jozef Uram, PhD.
Comenius University Bratislava
Faculty of Roman Catholic Theology
of Cyril and Methodius
Department of Christian Philosophy
and Historical Sciences

ACTA 2/2025 71



Apoštolská exhortácia Marialis Cultus a jej stála aktuálnosť v živote Katolíckej cirkvi Články

Apoštolská exhortácia Marialis Cultus
a jej stála aktuálnosť v živote

Katolíckej cirkvi

Anton Adam

Abstrakt:
Teologická veda sústreďuje pozornosť na pravdy Katolíckej cirkvi, ktoré skúma aj vo
vzájomných kontextuálnych vzťahoch medzi jednotlivými dogmatickými traktátmi.
Zreteľné je to aj v prípade mariológie a kristológie, čo je zjavné aj v apoštolskej konštitúcii
pápeža Pavla VI. Marialis Cultus. Pápežský dokument považuje kristocentrizmus za
dôležitý aspekt mariánskeho kultu. Pozornosť venovanú Panne Márii je nevyhnutné
formulovať v priamych súvislostiach s osobou a vykupiteľským dielom Ježiša Krista a
zároveň reflektovať aj jej miesto v Cirkvi. Svätý pápež Pavol VI. považoval za nevyhnutné,
aby náuka Cirkvi formulovala teologicky jasným a jednoznačným spôsobom vzťah
veriaceho človeka k Matke nášho Pána, aby mariánsky kult zodpovedal miestu a
poslaniu Panny Márie v dejinách spásy. Apoštolská exhortácia je aj po päťdesiatich
rokoch aktuálnym študijným a pastoračným textom, v ktorom nachádzame usmernenie
pre prežívanie mariánskej úcty, ktorá je súčasťou procesu obnovy kresťanského kultu po
Druhom vatikánskom koncile.

Kľúčové slová: Cirkev – Panna Mária – mariológia – kult – koncil – obnova

Úvod

Apoštolská exhortácia Marialis Cultus, vydaná pápežom Pavlom VI. v roku
1974, predstavuje významný dokument, ktorý sa zaoberá mariánskym kultom
v kontexte katolíckej viery a praxe. Pri päťdesiatom výročí jej prítomnosti v živote
Katolíckej cirkvi je vhodné zamyslieť sa nad jej hlbokým posolstvom a jeho
aktuálnosťou pre súčasných veriacich.

Druhý vatikánsky koncil predstavuje mariológiu v priamych súvislostiach
s ekleziológiou, čo je primeraným spôsobom preukázané v ôsmej kapitole
vieroučnej konštitúcie Lumen gentium: „Mária sa s materinskou láskou stará

72 ACTA 2/2025



Články Apoštolská exhortácia Marialis Cultus a jej stála aktuálnosť v živote Katolíckej cirkvi

o bratov a sestry jej Syna, ktorí ešte putujú a nachádzajú sa v nebezpečenstvách a
ťažkostiach, dokiaľ sa nedostanú do blaženej vlasti.“1

Druhý vatikánsky koncil venoval Panne Márii ôsmu kapitolu vieroučnej
konštitúcie Lumen gentium. Teológov a kazateľov vyzýva, „aby sa v úvahách
o mimoriadnej dôstojnosti Božej Matky starostlivo vyhýbali akémukoľvek ne-
správnemu zveličovaniu, ale aj prílišnej úzkoprsosti. Nech sa pod vedením
Učiteľského úradu Cirkvi venujú štúdiu Svätého písma, svätých otcov a učiteľov,
ako aj cirkevných liturgií, aby správne vysvetľovali úlohy a výsady Panny Márie,
ktoré vždy majú za cieľ Krista, zdroj všetkej pravdy, svätosti a nábožnosti. Nech
sa bedlivo chránia v rečiach i skutkoch všetkého, čo by mohlo uviesť do omylu
oddelených bratov alebo kohokoľvek iného, vo veci pravého učenia Cirkvi.“2

Túto líniu sleduje apoštolská exhortácia Marialis Cultus,3 v ktorej pápež
Pavol VI. zdôrazňuje, že mariánsky kult má mať rozmer trojičný, kristologický a
cirkevný a má mať štyri zamerania: biblické, liturgické, ekumenické a antropolo-
gické.4 V dokumente rezonuje kritický postoj, keď v prejavoch mariánskeho kultu
a pobožnostiach sa objavujú mnohé negatívne prejavy, ktoré nielenže nekoreš-
pondujú s katolíckom kultom, ale nerešpektujú ani Magistérium Cirkvi. Z dôvodu
vzťahu mariánskej úcty ku kresťanskému kultu je potrebné hovoriť o autenticite
náboženských prejavov k Najsvätejšej Matke. Svätý pápež Pavol VI. formuluje
nasledovné dôvody, ktoré akceptujeme pri obnove mariánskej úcty:

1. Vernosť Tradícii – je potrebné starostlivo skúmať, či sa neupúšťa od
zdravého dedičstva našich otcov vo viere.

2. Reakcia na súčasné podnety vyplývajúce zo zmeny spôsobu prijímania
právd, keď sa mení nastavenie človeka na náboženské prejavy formy
náboženských postojov.

3. Personálne nastavenie vzťahu „ja – Boh“. Človek súčasnej doby vytvá-
ra osobitým spôsobom takéto duchovné nastavenie vzťahu k Otcovi a
Stvoriteľovi.

4. Teologická veda je v procese stáleho napredovania a je čoraz viac konfron-
tovaná s ďalšími vednými odbormi. Rovnako dôležité je antropologické
hľadisko; sebareflexia osoby a jej poslania v živote a vo svete.

Je isté, že všetky vyššie spomenuté okolnosti zohrávajú dôležitú úlohu
v náboženskom kulte a špecificky aj vo vzťahu k mariánskemu kultu. Exhortácia

1 DRUHÝ VATIKÁNSKY KONCIL. Lumen gentium, dogmatická konštitúcia o Cirkvi. In: Doku-
menty Druhého vatikánskeho koncilu. Trnava: Spolok svätého Vojtecha, 2008, č. 62.

2 DRUHÝ VATIKÁNSKY KONCIL. Lumen gentium, dogmatická konštitúcia o Cirkvi, č. 67.
3 PAVOL VI. Apoštolská exhortácia Marialis cultus [online]. [cit.12.6.2024]. Dostupné na internete:

https://www.kbs.sk/obsah/sekcia/h/dokumenty-a-vyhlasenia/p/dokumenty-papezov/c/cultus-
marialis

4 PAVOL VI. Apoštolská exhortácia Marialis Cultus, č. 25-37.

ACTA 2/2025 73

https://www.kbs.sk/obsah/sekcia/h/dokumenty-a-vyhlasenia/p/dokumenty-papezov/c/cultus-marialis
https://www.kbs.sk/obsah/sekcia/h/dokumenty-a-vyhlasenia/p/dokumenty-papezov/c/cultus-marialis


Apoštolská exhortácia Marialis Cultus a jej stála aktuálnosť v živote Katolíckej cirkvi Články

Marialis cultus sa ideovo spája s procesom obnovy kresťanského kultu, ktorý začal
Druhý vatikánsky konci. V úvode pápež Pavol VI. konštatuje, že „prvý koncilový
dokument, ktorý sme so ctihodnými Otcami schválili a ktorý sme v Duchu
Svätom podpísali, bola konštitúcia začínajúca slovami Svätý koncil – Sacrosanctum
concilium. Táto konštitúcia má za cieľ obnovu a rozvoj liturgie a účinnejšiu účasť
veriacich na Božích tajomstvách.“5 Je isté, že dokument zaoberajúci sa mariánskou
úctou má svoje ideové východisko v konštitúcii Sacrosanctum concilium spoločne
so snahou o pokoncilovú liturgickú obnovu.

V živote kresťana má svoje primerané miesto matka Ježiša Krista. „Mária dala
z Ducha Svätého telo Božiemu Synovi. V tomto tele chodil Spasiteľ po Judsku a
Galilei a zvestoval nové slovo o Bohu ako o Otcovi, ktorý miluje človeka.“ Osoba
a poslanie Panny Márie je neoddeliteľnou súčasťou dejín spásy, ktoré majú svoje
pokračovanie v Cirkvi. Preto mariológiu ako jeden z traktátov vierouky Katolíckej
cirkvi nie je možné interpretovať mimo historických skutočností, ktoré mali vplyv
na rozvoj teologického myslenia a samotný rozvoj teológie ako vedy. „Mariológia
ako časť dogmatickej teológie podlieha istým zákonitostiam. Nakoľko je dogma
svojou povahou interpretáciou zjaveného posolstva obsiahnutého vo Svätom
písme a rozhodnutie Magistéria Cirkvi, mariológia má akceptovať výpoveď
o Božej Matke ako ju predstavuje Biblia. Tým je neustále Matka nášho Pána
v priamom vzťahu s Ježišom Kristom a z tohto dôvodu je náuka o Panne Márii
kristocentrická.“6 V tejto súvislosti nehovoríme o kristológii v chronologickom
aspekte, ale za dôležitú považujeme otázku, či v poriadku poznania konkrétna
výpoveď súvisí s prvotným kresťanským zjavením, ktoré vždy ostáva prvotným
výkladom spásonosného konania Boha v Ježišovi Kristovi.7 Mariológia musí
zohľadniť spôsob, ako sa prejavuje kult Božej matky, ktorý je súčasťou katolíckeho
kultu, pretože aj samotné prejavy mariánskeho kultu majú výpovednú hodnotu
o spôsobe, akým sa interpretuje osoba Panny Márie v kontexte dejín spásy.

Predkoncilová mariánska úcta sa vo veľkej miere koncentrovala na osobe
Panny Márie a mala tendenciu predkladať vlastnú náuku. Dôsledkom toho
bol výrazný rozdiel medzi liturgiou a mariánskou úctou, ktorá zabúdala na
tajomstvo Krista sprítomňované v liturgii Cirkvi. Už od jedenásteho storočia
sa udržiavala paralelná prax Kristovho kultu a mariánskej úcty, pričom mariánska
úcta vo svojich prejavoch často presahovala rámec autenticity ducha liturgie
Cirkvi. Špecificky zameraný dokument Marialis Cultus predstavuje dôležitý

5 PAVOL VI. Apoštolská exhortácia Marialis Cultus, úvod. DRUHÝ VATIKÁNSKY KONCIL. Sa-
crosanctum concilium, konštitúcia O posvätnej liturgii. In: Dokumenty Druhého vatikánskeho
koncilu. Trnava: Spolok svätého Vojtecha, 2008, č. 1-3.

6 ADAM, A. Fatimské zjavenia a ich kristologický kontext. In: Mária – Matka v každej dobe. Badín:
Kňazský seminár sv. Františka Xaverského, 2017, s. 154.

7 BEINERT, W., PETRI, H. Učení o Marii. Olomouc: Matice Cyrilometodějská, 1996, s. 239.

74 ACTA 2/2025



Články Apoštolská exhortácia Marialis Cultus a jej stála aktuálnosť v živote Katolíckej cirkvi

posun v zadefinovaní a následnom usmernení mariánskej úcty, ktorá má byť
autentickým prejavom jej kristocentrického prežívania. Z tohto dôvodu venujeme
pozornosť Panne Márii, ktorá je súčasťou dejín vykúpeného ľudstva ako tá, ktorá
bola prvou vykúpenou a následne zameriavame pozornosť na náuku Druhého
vatikánskeho koncilu, z ktorého vyplynula požiadavka obnovy liturgického kultu
v úzkom vzťahu kmariánskemu kultu tak, aby sa prax ľudovej zbožnosti zosúladila
s požiadavkami liturgie. Apoštolská exhortácia Marialis Cultus reflektuje aj
dokumenty, v ktorých pápeži reagovali na prejavy mariánskej zbožnosti, aby
sa zdôraznil jej autentický prejav pri rešpektovaní poslania, ktoré Panna Mária
plní v dejinách spásy.

1. Mária je neoddeliteľnou súčasťou
dejín vykúpeného ľudstva

Je zrejmé, že mariánsky kult pramení z autentickej mariánskej doktríny, ktorá je
prepojená nielen s kristológiou, ale aj ekleziológiou či pneumatológiou. Poslanie
Márie si zasluhuje, aby jej obraz bol sprostredkovaný hodnoverným spôsobom
podľa spôsobu jej života, ktorý je úplne oddaný Bohu a zámerom spásneho božieho
diela. „Keď kresťania označujú matku Ježiša Krista ako svoju spoločnú duchovnú
matku a dávajú jej pritom tiež pomenovanie Matka Cirkvi, vyjadrujú tým svoje
pochopenie jej primárne kristotypického alebo soteriologického, a sekundárne jej
ekleziologického alebo eschatologického poslania v Božích plánoch.“8 Existencia
a dielo Márie sa dostáva do úzkeho vzťahu k Ježišovi a jej poslanie a povolanie
nadobúda charakter uskutočňovaného Božieho vyvolenia. Druhý vatikánsky
koncil učí, že Božia Matka sa stala „našou matkou v poriadku milosti“9, – čo
bolo jej sekundárnym poslaním, ktoré prijíma v korelácii k svojmu materstvu.
Týmto spôsobom je poukázané na teologicky isté miesto, ktoré Panna Mária
zastáva v poriadku spásy ako aj v samotnom spásonosnom poslaní svojho Syna.
Mária, Ježišova matka, sa stala svojou dôstojnosťou panenskej matky Bohočloveka
vzorom Matky Cirkvi. K podstatným črtám ekleziológie patrí, že „Cirkev vidí
Matku živých, na ktorej sa v plnom zmysle vyplňuje to, čo bolo kedysi určené
prvej matke živých, Eve, a čo sa začalo v obnove božského života v Márii, v tej,
ktorá nám panenským pôrodom darovala živého Boha. Eva, Mária, Cirkev – tieto
tri veličiny – vidí stará teológia spoločne ako v nejakom transparentnom obraze.“10

Ježišova Matka nezaujíma v teológii miesto izolovanej osoby, ale všetko jej
konanie je orientované na udalosti, ktoré sú súčasťou dejín spásy. Z toho všetkého

8 ŠOKA, S. Mária – Matka Krista, Matka Cirkvi. In: Duchovný pastier, roč. 69, č. 5 (1988), s. 202.
9 DRUHÝ VATIKÁNSKY KONCIL. Lumen gentium, dogmatická konštitúcia o Cirkvi, č. 61.
10 RAHNER, H. Mária a Cirkev. Trnava: Dobrá kniha, 1997, s. 13.

ACTA 2/2025 75



Apoštolská exhortácia Marialis Cultus a jej stála aktuálnosť v živote Katolíckej cirkvi Články

– zdôrazňuje Ratzinger – mariánska úcta a zbožnosť, ak má byť a ostať skutočne
katolíckou, musí byť orientovaná kristologicky. K samotnej mariánskej zbožnosti
kardinál Ratzinger povedal: „Mariánska zbožnosť bude vtedy správne prežívaná a
praktizovaná, ak ju budeme žiť v zhode s vyznávanou vierou. Nemožno správne
vzdávať úctu našej nebeskej Matke, ak je nám neznámy obsah našej viery. Z tohto
dôvodu, v rozvoji mariánskeho kultu a ľudovej mariánskej zbožnosti, má mať
svoje stále a pevné miesto katechéza právd našej viery, katechéza ‚verím‘.“11

Cirkev venuje pozornosť prejavom mariánskeho kultu, aby bol kristocentrický a
kristotypický zároveň v kontextuálnom vzťahu ku Katolíckej cirkvi.

Otázkou je, či bola potrebná intervencia Koncilu pre obnovu mariánskej úcty?
Analýza rozvoja mariánskej úcty v prvej polovici 20. st. preukazuje bohatstvo
foriem, ale aj istú živelnosť prejavov. Zvláštnym bodom kulminácie bol rok
1954, ktorý bol vyhlásený za pápeža Pia XII. ako „Mariánsky rok“, v ktorom
sa pripomínalo sté výročie dogmy nepoškvrneného počatia. Všeobecne praktizo-
vaný mariánsky kult, podporovaný rozličnými mariánskymi a mariologickými
publikáciami, privádzal k formovaniu obrazu Márie, skutočne ozdobeného roz-
ličnými „diamantami“ privilégií, ale v čoraz väčšej miere obrazu abstraktného
a izolovaného od spásno-dejinného kontextu. Jeden z autorov charakterizoval
vtedajšie iniciatívy v mariánskej úcte nasledovným spôsobom: „V ostatných
rokoch objavila sa tendencie uctievania Márie takým spôsobom, že sa na ňu
prenášali mená a pojmy, ktoré sa pôvodne vzťahovali na Boha a Krista. Kristus je
naším Vykupiteľom – Mária je našou ‚Spoluvykupiteľkou‘. Podľa svätého Pavla
žijeme v Kristovi – a teda žijeme tiež v ‚Márii‘. Premenené ‚Te Deum‘ v ‚Te Ma-
riam‘ a v konečnom dôsledku sa nechráni ani pred konštrukciou mostov od
Eucharistie k Márii. To všetko je možné obhajovať teologickou vyspelosťou a
zdôrazniť to ako pravoverné. Ale nie o to tu ide. Ide o dar nežnosti.“12 Je však pre
usmernenie mariánskej úcty postačujúci „dar nežnosti“? Prejavy mariánskej úcty
harmonizovali s presvedčením, ktoré sa zrodilo v stredoveku a posilnilo sa počas
protireformácie, že zo strany Krista možno očakávať iba prísnu spravodlivosť, na
strane druhej milosrdenstvo je potrebné hľadať pri Márii. Mária je tá, ktorá vždy
oroduje u svojho Syna, aby sme mali účasť na dare Božej lásky a milosrdenstva.

Predkoncilovýmariánsky kult sa vo veľkej miere živil takouto náukou. Jedným
z dôsledkov bol výrazný rozdiel medzi liturgiou a mariánskou úctou, ktorá sa

11 RATZINGER, J. Mariologia i pobożność maryjna w odnieseniu do wiary i teologii. In:
RATZINGER, J., BALTHASAR, H., GRABER, R. Dlaczego właśne Ona? Soborowa teologia
maryjna, Warszawa: WKM, 1991, s. 48.

12 BEINERT, W. Pobożność maryjna jako szansa pastoralna, „Communio“ 3 (1993), č. 5, s. 105-106.

76 ACTA 2/2025



Články Apoštolská exhortácia Marialis Cultus a jej stála aktuálnosť v živote Katolíckej cirkvi

rozvíjala nezávisle od liturgie a koncentroval sa jedine v osobe Márie, pričom sa
zabúdalo na tajomstvo Krista sprítomňované v liturgii Cirkvi.13

Už od XI. st. sa paralelne formoval kult Ježiša Krista a kult Panny Márie,
pričom mariánsky kult obľuboval spôsob úcty, ktorý nebol liturgický a ktorý
zhromažďoval viac ľudí, ako sa zúčastňovala na slávení Pánovej liturgie. Ľudová
zbožnosť sa pričinila o množenie mariánskych sviatkov, ktoré boli iba minimálne
alebo vôbec prepojené s autentickým duchom liturgie Cirkvi. V roku 1864 bolo
v Madride publikované dielo Breviarum marianum, ktoré na každý deň v roku
ponúka nejaký mariánsky sviatok. Intervencie Apoštolského stolca boli nevy-
hnutné, aby sa obmedzili a korigovali nesprávne a škodlivé prejavy mariánskej
úcty.

Mariánski ctitelia si veľmi nevšímali snahy liturgického hnutia, ktoré sa
rozvíjalo od začiatku 20. st. a koncentrovalo pozornosť na zdôrazňovanie kris-
tocentrického charakteru liturgického roka. Kým liturgická obnova odkrývala
centrálne miesto Krista v slávení liturgie, mariánski ctitelia sa aj naďalej sú-
streďovali predovšetkým na mariánske sviatky. Ešte v čase konania Druhého
vatikánskeho koncilu sa v Ríme (r. 1964) ukázalo ďalšie vydanie Calendario
mariano universale obsahujúce všetky mariánske sviatky, zaväzujúce v celej
všeobecnej Cirkvi, resp. iba v mariánskych svätyniach alebo na miestach málo
známych a ťažko dostupných. Okrem liturgických sviatkov sa uvádzali aj ďalšie
spomienky rôzneho pôvodu a charakteru. Keď sa v liturgii poukazovalo na význam
nedele, tak mariánska zbožnosť zdôrazňovala sobotu ako deň Božej Matky, ktorý
je potrebné zasvätiť modlitbou ruženca a prijatím eucharistie. Ak niekto túto
povinnosť z akéhokoľvek dôvodu nemohol naplniť v sobotu, nech tak učiní
v nedeľu.14

Takýto typ mariánskej úcty je realitou na začiatku Druhého vatikánskeho
koncilu. Predstavitelia „mariánskeho hnutia“ videli šancu, aby sa ešte vo väč-
šej miere posilnila pozícia mariánskeho kultu. Tomuto zámeru mala poslúžiť
schéma, ktorú pripravil významný teológ a mariológ Carlo Balič, čo malo
byť zároveň východiskom pre koncilovú náuku o Božej matke. Schéma bola
koncipovaná v duchu mariológie privilégií. Text sa snažil obhajovať vtedajší
charakter mariánskej úcty, aj keď upozorňoval na niektoré nebezpečenstvá, napr.
ľahkovážnosť pri prijímaní rôznych mariánskych zjavení. Na základe tohto textu
otca Baliča bola pripravená oficiálna schéma mariologického textu (29. 10. 1963).15

13 GASPARI, S. Maria nella liturgia. Linee di teologia liturgica per un culto mariano rinnovato,
Roma 1993, s. 37.

14 ROSCHINI, G. La Madonna secondo la fede e la teologia, T. 4: Il singolare culto di Maria, Roma
1954, s. 340.

15 Błogoslawiona Maryja Panna Matka Boga i Matka ludzi. In: NAPIÓRKOWSKI, S.C., USIADEK, J.,
Matka i Nauczycielka. Mariologia Soboru Watykańskiego II. Niepokalanów 1992, s. 154-182.

ACTA 2/2025 77



Apoštolská exhortácia Marialis Cultus a jej stála aktuálnosť v živote Katolíckej cirkvi Články

Prvotné propozície ponímajú mariánsky kult paralelne s kresťanským kultom
v presvedčení, že „je vylúčené (…) aby tento špecifický mariánsky kult bol na
prekážku (škodil) božskému kultu latriae“.16

2. Druhý vatikánsky koncil inšpiruje
k obnove mariánskeho kultu

Nie je možné porozumieť Marialis Cultus Pavla VI. tak po stránke formálnej,
ako aj meritórnej, bez vzťahu k náuke Druhého vatikánskeho koncilu. Z neho
vyrástla pápežská exhortácia a priniesla zrelé ovocie cirkevnej náuky o mariánskej
úcte. Jeho základom je nové, spásonosné nastavenie mariánskej teológie, ktorej
prameňmi sú: Sväté písmo, Tradícia a liturgia Cirkvi. Na osobu Panny Márie
sa poukazuje v tajomstve Krista a Cirkvi; mariánska úcta je súčasťou jedného
kresťanského kultu.

Skôr, ako bola promulgovaná konštitúcia Lumen gentium s jej ôsmou, mariolo-
gickou kapitolou, téma mariánskeho kultu sa objavila pri redigovaní konštitúcie
Sacrosanctum Concilium. V tejto konštitúcii sú formulované zásady a smerovanie
celej liturgickej reformy, ale taktiež sa zameriava pozornosť na teologický základ
Máriinej prítomnosti v liturgii Cirkvi. Konštitúcia konkretizuje: „Pri slávení tohto
ročného cyklu Kristových tajomstiev si svätá Cirkev s osobitnou láskou uctieva
preblahoslavenú Bohorodičku Máriu, ktorá je nerozlučne spätá so spasiteľným
dielom svojho Syna. V nej obdivuje a velebí vynikajúce ovocie vykúpenia a
ako v prečistom obraze s radosťou kontempluje to, čím ona celá túži a dúfa
byť.“17 Konciloví otcovia poukazujú na nevyhnutné obmedzenia pri snahách
o paralelné mariánske sviatky, pretože „v ročnom cykle sa postupne rozvíja celé
Kristovo tajomstvo, a to od vtelenia a narodenia až po nanebovstúpenie Pána,
po Turíce a po očakávanie blaženej nádeje a Pánovho príchodu“.18 Mariánske
sviatky majú svoje miesto v liturgii Cirkvi v takej miere, v akej sa vzťahujú na
Kristovo tajomstvo. Opodstatnenie mariánskej úcty nie je primárne v prejavoch
kultu k matke Márii, ale v zdôrazňovaní Máriinej prítomnosti v tajomstve Krista,
ktorý sa sprítomňuje v Cirkvi. Tejto skutočnosti sa venuje vieroučná konštitúcia
Lumen gentium, keď pojednáva o Matke Mesiáša v Starom zákone, približuje
Máriu pri zvestovaní a počas Ježišovho detstva, a napokon si všíma Pannu
Máriu pri Ježišovom verejnom účinkovaní a uzatvára pohľad na Pannu Máriu
po Ježišovom nanebovstúpení.19 Spojenie Márie s Kristom je potrebné vidieť
16 NAPIÓRKOWSKI, S.C., USIADEK, J., Matka i Nauczycielka. Mariologia Soboru Watykańskiego

II. s. 158.
17 DRUHÝ VATIKÁNSKY KONCIL. Sacrosanctum concilium, konštitúcia O posvätnej liturgii, č. 103.
18 DRUHÝ VATIKÁNSKY KONCIL. Sacrosanctum concilium, konštitúcia O posvätnej liturgii, č. 102.
19 DRUHÝ VATIKÁNSKY KONCIL. Lumen gentium, dogmatická konštitúcia o Cirkvi, č. 55-59.

78 ACTA 2/2025



Články Apoštolská exhortácia Marialis Cultus a jej stála aktuálnosť v živote Katolíckej cirkvi

v kontexte ekleziologickej zásady obnovy liturgie, ktorú podáva konštitúcia
Sacrosanctum concilum: „Každé liturgické slávenie, ako dielo Krista Kňaza a
jeho tela, ktorým je Cirkev, je nanajvýš posvätnou činnosťou, ktorej účinnosti
sa ani významom, ani stupňom nevyrovná nijaká iná činnosť Cirkvi.“20 Paralela
Mária – Cirkev nachádza ďalšie teologické rozvinutie v Lumen gentium a Marialis
Cultus. Konštitúcia Lumen gentium rozvíja tému mariánskej úcty v ôsmej kapitole
s titulom Blahoslavená Bohorodička Panna Mária v tajomstve Krista a Cirkvi.
Doktrinálna náuka Koncilu o Márii predstavuje hlavnú inšpiráciu pre Marialis
Cultus tak po stránke metodologickej ako aj meritórnej.

V kontexte hľadania genézy Marialis Cultus je dôležité obrátiť pozornosť na
to, že Pavol VI. v svojej exhortácii akceptuje odkazy vzťahujúce sa na autentický
mariánsky kult obsiahnuté v Lumen gentium 66-67 a navrhuje cestu obnovy.
Konciloví otcovia sa dotýkajú mariánskeho kultu, ktorý sa dotýka (vzťahuje) na
tajomstvo vteleného Slova amystického tela.21 Koncil výslovne odlišujemariánsku
úctu od zvelebovania Boha, hovorí o mariánskom kulte ako o výnimočnom a
predstavuje jeho vlastnosti. Koncil povzbudzuje „všetkých synov a dcéry Cirkvi,
aby veľkodušne pestovali úctu k Panne Márii, najmä v liturgii, aby mali vo veľkej
úcte mariánske pobožnosti a nábožné úkony, ktoré v priebehu vekov odporúčal
Učiteľský úrad Cirkvi, a aby svedomito zachovávali, čo bolo v minulosti stanovené
o uctievaní obrazov Krista, Panny Márie a svätých.“22

Pre neskoršie pochopenie obnovymariánskej úcty a jej správneho usmernenia
sa javí ako zásadné formulovanie v Lumen gentium, že ide o špecificky mariánsky
kult v úzkom vzťahu k liturgii Cirkvi. Teológov koncil povzbudzuje, aby sa pod
vedením Učiteľského úradu Cirkvi venovali „štúdiu Svätého písma, svätých otcov
a učiteľov, ako aj cirkevných liturgií, aby správne vysvetľovali úlohy a výsady
Panny Márie, ktoré majú vždy za cieľ Krista, zdroj všetkej pravdy, svätosti a
nábožnosti.“23 Konciloví otcovia týmto spôsobom poukazujú a pripomínajú, že
mariánska úcta sa nepraktizuje iba v nábožných privátnych úkonoch, často mimo
liturgie Cirkvi, ale že jej prax má byť v súlade s liturgickými predpismi. Na
nevyhnutnosť zosúladenia mariánskych pobožností s liturgiou Cirkvi poukázal
Druhý vatikánsky koncil v konštitúcii Sacrosanctum concilium: „Veľmi sa odporú-
čajú pobožnosti kresťanského ľudu, pokiaľ sú v súlade so zákonmi a s predpismi
Cirkvi, najmä ak sa konajú z nariadenia Apoštolskej stolice. Tieto pobožnosti treba
s ohľadom na liturgické obdobia usporiadať tak, aby boli v súlade s posvätnou

20 DRUHÝ VATIKÁNSKY KONCIL. Sacrosanctum concilium, konštitúcia O posvätnej liturgii, č. 7.
21 DRUHÝ VATIKÁNSKY KONCIL. Lumen gentium, dogmatická konštitúcia o Cirkvi, č. 54.
22 DRUHÝ VATIKÁNSKY KONCIL. Lumen gentium, dogmatická konštitúcia o Cirkvi, č. 67. Porov.

DRUHÝ NICEJSKÝ KONCIL, rok 787: Mansi 13, 378 – 379; Denz. 302 (600 – 601); TRIDENTSKÝ
KONCIL, XXV. Sesia: Mansi 33, 171 – 172.

23 DRUHÝ VATIKÁNSKY KONCIL. Lumen gentium, dogmatická konštitúcia o Cirkvi, č. 67.

ACTA 2/2025 79



Apoštolská exhortácia Marialis Cultus a jej stála aktuálnosť v živote Katolíckej cirkvi Články

liturgiou, aby sa od nej istým spôsobom odvodzovali a k nej privádzali ľud, lebo
liturgia ich svojou povahou veľmi prevyšuje.“24

2.1 Kríza mariológie v dekáde rokov 1964 – 1974

Pri vzniku dokumentu Marialis Cultus je dôležité vnímať pokoncilovú mariánsku
krízu, špecifické „desaťročie bez Márie“ (1964 – 1974). Mariológia a mariánska
zbožnosť sa priblížili k bodu nula. Po ére mnohovravnej a všadeprítomnej chvály
Božej Matky nastúpilo obdobie hlbokého mlčania.25 Zahmlievanie mariánskej
zbožnosti a zaujímanie sa o osobu Panny Márie sa dotklo najmä duchovných
pastierov, veriacich angažovaných v rozličných cirkevných spoločenstvách a
intelektuálnej elity. Kritika mariológie spôsobila „mariologickú prázdnotu“, čo
vyjadrovala modifikácia tradičného vyjadrenia „deMaria numquam satis“ k formu-
lácii „de Maria numquam“ alebo „de Maria satis“.26 Prehnaná kritika teologickej
reflexie o Márii spôsobila, ako uvažoval Ignacio Calabuig, zvláštnu „mariologickú
fóbiu“27, čo spôsobilo z jednej strany negovanie zmysluplného mariologického
traktátu a na strane druhej eliminovanie mariánskych tém z ekleziologických, resp.
kristologických traktátov28 až po ignorovaniemariológie v prácach prezentujúcich
súčasnú teológiu. Všeobecne sa prijímalo, že mariologická reflexia je druhoradá,
dokonca banálna v takej miere, že do teológie nemôže priniesť nič, alebo len veľmi
málo.29

Môžeme konštatovať, že po Koncile sa v oblasti mariológie sformovali dve
tendencie: konzervatívna a progresívna. Konzervativisti (maximalisti) vnímali
krízu ako katastrofu, hrozbu od ktorej je potrebné unikať, na strane druhej
progresivisti (minimalisti) sa usilovali držať krok s aktuálnymi mienkami a teolo-
gickými smermi. Prví sa usilovali o uplatnenie scholastickej metódy v mariológii
s využitím deduktívnej metódy, preferujúc „mariológiu privilégií“, ktorá nezo-
hľadňovala odkazy Druhého vatikánskeho koncilu; druhí prejavovali „svojráznu“
alergiu na mariológiu a považovali za marginálnu prítomnosť Márie v dejinách
spásy.30 Predstavitelia obidvoch tendenčných smerov nesprávnym spôsobom

24 DRUHÝ VATIKÁNSKY KONCIL. Sacrosanctum concilium, konštitúcia O posvätnej liturgii, č. 13.
25 BEINERT, W. Pobożność maryjna jako szansa pastoralna, „Communio“ 3 (1993), č.5, s.105-107;

SÖLL, G. Fondamenti teologici del culto mariano. In: La Madonna nella nostra vita, Roma, 1971,
s.83-84.

26 FIORES, S.D. Maria nella teologia contemporanea, Roma 1987, s.131.
27 CALABUIG, I. In memoriam Pauli PP. VI eiusque erga Deiparam pietatis: la riflessione mariolo-

gica al tempo di Paolo VI ; travaglio e grazia. In: „Marianum“ 49 (1987) 7*.
28 FIORES, S. La mariologia nel secolo XX: continuitá e novitá. In: VALENTINI, D. (red.) La teologia.

Aspetti innovatori e loro incidenza sulla ecclesiologia e sulla mariologia. Roma 1989, s. 286-288.
29 FIORES, S.D. La mariologia nel secolo XX, s.12.
30 Porov. FIORES, S.D. Maria nella teologia contemporanea, s. 123-125.

80 ACTA 2/2025



Články Apoštolská exhortácia Marialis Cultus a jej stála aktuálnosť v živote Katolíckej cirkvi

prijali koncilovú náuku, čo sa odzrkadlilo nielen v ich prezentovanej doktríne,
ale tiež v narastajúcom napätí medzi kristocentrickou zbožnosťou a zbožnosťou
mariocentrickou.

V takej atmosfére sa rodí dokumentMarialis Cultus, ktorý je novou inšpiráciou
v pokoncilovej mariológii a zároveň pozvaním zachovať autentické dedičstvo
mariánskej úcty v Cirkvi. Dokument ukazuje isté miesto Márie v dejinách spásy,
čo teológia nemôže ignorovať, ak chce byť verná svojmu poslaniu.

2.2 Mariánsky kult ako súčasť liturgickej obnovy

Konštitúcia Sacrosanctum concilium vytýčila cestu obnovy liturgie Cirkvi, ktorej
potrebu vnímal aj pápež Pius XII. Program pokoncilovej reformy liturgie predvídal
reformu praxe ľudovej zbožnosti aby ju zosúladil s liturgiou, predovšetkým s tou,
ktorá sa dotýkala Božej Matky a umučenia Pána. Medzitým sa práce sústreďovali
na obnovu liturgického kalendára, na dôležité liturgické knihy: omšový misál a
Liturgia hodín. Je známe, že obnovená liturgia sa stretávala s ostrou kritikou.
Vzťahovala sa aj na prítomnosť Márie v obnovenej liturgii. Kritika reformy
smerovala k tvrdeniu, že spôsobila oslabenie mariánskej úcty a zanikanie rôznych
mariánskych pobožností. Mnohé kritické hlasy zaznievali priamo voči osobe
pápeža Pavla VI. o ktorom bolo známe, že bezprostredne bdie nad liturgickou
reformou a prácou jednotlivých komisií. Pápežovi sa vytýkala „antimariánska
vôľa“31, ktorá spôsobila radikálne zmenšenie náboženských prejavov k úcte Božej
Matky.

V tejto situácii pápež Pavol VI. pozdvihol svoj hlas na obhajobu liturgickej
reformy a postoja k mariánskemu kultu. Náuka obsiahnutá v Signum magnum32

z roku 1967 si vyžadovala prehĺbenie. Všetky vyššie spomenuté okolnosti mali
vplyv na vznik dokumentu Marialis Cultus. Prvá časť dokumentu venovaná
Máriinej prítomnosti v obnovenej rímskej liturgii, je odpoveďou na obvinenia,
že liturgická obnova je antimariánska. Pavol VI. deklaruje: „Tento výskum
nedávno obnovených liturgických kníh nás teda privádza k povzbudivému a
šťastnému zisteniu: pokoncilová obnova – ako po tom túžilo už liturgické hnutie
– berie do úvahy Máriu v správnej perspektíve v rámci Kristovho tajomstva a
súhlasne s tradíciou uznáva jedinečné miesto, ktoré jej patrí v kresťanskom kulte
ako svätej Bohorodičke a vznešenej spolupracovníčke Vykupiteľa. To ani ináč
nemohlo byť. Veď kto skúma dejiny kresťanského kultu, ľahko zistí, že tak na
Východe, ako aj na Západe najznamenitejšie a najskvostnejšie prejavy nábožnosti

31 CALABUIG, I. In memoriam Pauli PP. VI eiusque erga Deiparam pietatis: la riflessione mariolo-
gica al tempo di Paolo VI ; travaglio e grazia. In: “Marianum” 49 (1987) 17*.

32 PAVOL VI.Apoštolská exhortácia Signummagnum [online]. [cit.12.6.2024]. Dostupné na internete:
https://maria.sk/apostolska-exhortacia-svateho-otca-pavla-vi-cultus-marialis

ACTA 2/2025 81

https://maria.sk/apostolska-exhortacia-svateho-otca-pavla-vi-cultus-marialis


Apoštolská exhortácia Marialis Cultus a jej stála aktuálnosť v živote Katolíckej cirkvi Články

k blahoslavenej Panne Márii vykvitli na pôde Liturgie alebo boli do nej začlenené.
Pripomíname, že kult, ktorý dnes vzdáva všeobecná Cirkev presvätej Bohorodičke,
je odvodením, pokračovaním a neprestajným rozvíjaním kultu, ktorý jej Cirkev
vzdávala v každom čase, vedená veľmi bedlivou láskou k pravde a dbajúc na
dôstojnosť prejavov tohto kultu.“33

3. Pápežský dokument Marialis Cultus
v kontexte mariánsko-mariologických
dokumentov

Dozrievanie obsahu apoštolskej exhortácie Marialis Cultus je sprevádzané ďalšími
dokumentmi mariologickej povahy, ktoré pápež Pavol VI. postupne publikoval.
Túto cestumôže nazvať ako cestu odMenseMaio po Recurrens mensis october. Pred-
metné texty sú svedectvom úprimného záujmu Pavla VI. o obnovu autentického
mariánskeho kultu.

Pápež sv. Pavol VI. počas Druhého vatikánskeho koncilu slávnostne vyhlásil
Máriu za Matku Cirkvi, „za Matku celého kresťanského ľudu, veriacich i pas-
tierov“.34 Neskôr, v roku 1968 vo Vyznaní viery známom pod menom „Krédo
Božieho ľudu“ zdôraznil toto vyhlásenie ešte závažnejšie slovami: „Veríme, že
najsvätejšia Božia Matka, nová Eva a Matka Cirkvi, pokračuje v nebi vo svojej
materskej funkcii voči Kristovým údom, tým, že spolupracuje na zrode a rozvoji
Božieho života v dušiach vykúpených ľudí.“35 Konciloví otcovia zdôraznili, že
pravda o najsvätejšej Panne, matke Ježiša Krista, účinne podporuje prehĺbenie
pravdy o Cirkvi. Aj keď titul nemal podporu v takej miere, aby sa dostal do
oficiálneho textu konštitúcie Lumen gentium, pápež sa rozhodol pre vyhlásenie
predmetného titulu Ježišovej matky Márie ako Matky Cirkvi predovšetkým
vzhľadom na pastorálne aspekty.

3.1 Encyklika Mense Maio (29. 4. 1965)

Pavol VI. prejavoval záujem o mariánsku zbožnosť nielen cez obnovu liturgickej
reformy a mariánskeho kultu, ale podporoval aj tradičné formy mariánskej
zbožnosti. V tomto kontexte je potrebné si všimnúť prvú encykliku Mense maio
v ktorej povzbudzoval k prejavom mariánskej úcty v tradičnom mesiaci máj,

33 PAVOL VI. Apoštolská exhortácia Marialis cultus, č. 15.
34 PAVOL VI. Reč z 21. novembra 1964 [online] [cit. 8.9.2024]. Dostupné na internete: https://www.

maria.sk/prehl%C3%A1senie-preblahoslavenej-panny-m%C3%A1rie-za-matku-cirkvi-v-z%C3%
A1vere-tretieho-zasadnutia-ii

35 PAVOLVI. Slávnostné vyznanie viery (30. júna 1968) [online] [cit. 8.9.2024]. Dostupné na internete:
https://christianitas.org/site_media/content/ch48_pawel6.pdf

82 ACTA 2/2025

https://www.maria.sk/prehl%C3%A1senie-preblahoslavenej-panny-m%C3%A1rie-za-matku-cirkvi-v-z%C3%A1vere-tretieho-zasadnutia-ii
https://www.maria.sk/prehl%C3%A1senie-preblahoslavenej-panny-m%C3%A1rie-za-matku-cirkvi-v-z%C3%A1vere-tretieho-zasadnutia-ii
https://www.maria.sk/prehl%C3%A1senie-preblahoslavenej-panny-m%C3%A1rie-za-matku-cirkvi-v-z%C3%A1vere-tretieho-zasadnutia-ii
https://christianitas.org/site_media/content/ch48_pawel6.pdf


Články Apoštolská exhortácia Marialis Cultus a jej stála aktuálnosť v živote Katolíckej cirkvi

ktorý je považovaný za „mariánsky mesiac“. Na začiatku encykliky rezonujú
slová: „Blíži sa mesiac máj, ktorý je v zbožnosti veriacich už dlho zasvätený Márii,
Božej Matke. Naše srdce sa raduje pri pomyslení na dojímavý hold viery a lásky,
ktorý bude čoskoro vzdaný Kráľovnej nebies v každom kúte zeme. Je to totiž
mesiac, počas ktorého kresťania vo svojich kostoloch a domovoch ponúkajú Panne
Márii vrúcnejšie a láskyplnejšie prejavy úcty a poklony; je to mesiac, v ktorom
k nám z trónu našej Matky zostupuje väčšia hojnosť milosrdných Božích darov.“36

Vyzýva tiež k modlitbe za práce ešte prebiehajúceho Druhého vatikánskeho
koncilu a nezabúda ani na prosby za pokoj medzi národmi celého sveta.

Pavol VI. pripomína zámer pokračovať v prežívaní duchovného bohatstva
mariánskeho mesiaca mája v kontinuite so svojimi predchodcami a náukou
Cirkvi: „… bolo obľúbeným zvykom našich predchodcov vybrať si tento mesiac
zasvätený Panne Márii, aby vyzvali kresťanský ľud k verejným modlitbám vždy,
keď si to vyžadovali potreby Cirkvi alebo keď ľudstvo ohrozovala nejaká vážna
kríza.“37 Text encykliky pripomína jazyk koncilovej kristologickej mariológie.
Pavol VI. podporoval tradičnú nábožnosť, v ktorej videl potenciál duchovného
napredovania vzrastu s vedomím, že je potrebné tieto prejavy náležitým spôsobom
usmerňovať. Kresťania majú obnoviť vo svojich srdciach autentický mariánsky
kult. V tejto súvislosti je vhodné pripomenúť homíliu Pavla VI. z 23. apríla 1965,
ktorú predniesol ešte pred vyhlásením encykliky Mense Maio, keď nadviazala
na reštaurovanie obrazu Božej Matky z Pompejí. Pápež Pavol VI. povedal: „Ak
dovolíme, aby jej blahodarné svetlo teraz osvietilo aj nášho ducha, môžeme
vysloviť želanie, aby tak, ako bol opravený a vyzdobený obraz Panny Márie, ktorý
máme pred sebou, bol obnovený a obohatený aj obraz, ktorý každý verný kresťan
dlhuje Márii. Musíme vo svojich srdciach obnoviť úctu, ktorá prislúcha Panne
Márii. Musíme v sebe znovu roznietiť pravú, dobrú úctu k Najsvätejšej Panne
Márii, počnúc tým, že tajomstvo jej božského materstva, ktoré nám tento posvätný
obraz pripomína, tajomstvo Vtelenia, sa stane stredobodom našej mariánskej
zbožnosti.“38

3.2 Encyklika Christi Matri (15. 9. 1966)

Ďalšia encyklika venovaná mariánskej úcte a modlitbe posvätného ruženca
v mesiaci október je Christi Matri, vyhlásená 15. septembra 1966. Okolnosti vzniku

36 PAVOL VI. Encyklika Mense maio, 1 [online] [cit. 12.6.2024]. Dostupné na internete: https://www.
vatican.va/content/paul-vi/it/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_29041965_mense-maio.html

37 PAVOL VI. Encyklika Mense Maio, 3.
38 PAVOL VI. Incoronazione dell’effigie della Madonna di Pompei [online] [cit.12.6.2024]. Dostupné

na: https://www-vatican-va.translate.goog/content/paul-vi/it/homilies/1965/documents/hf_p-
vi_hom_19650423_madonna-pompei.html?_x_tr_sl=it&_x_tr_tl=sk&_x_tr_hl=sk&_x_tr_pto=sc

ACTA 2/2025 83

https://www.vatican.va/content/paul-vi/it/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_29041965_mense-maio.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/it/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_29041965_mense-maio.html
https://www-vatican-va.translate.goog/content/paul-vi/it/homilies/1965/documents/hf_p-vi_hom_19650423_madonna-pompei.html?_x_tr_sl=it&_x_tr_tl=sk&_x_tr_hl=sk&_x_tr_pto=sc
https://www-vatican-va.translate.goog/content/paul-vi/it/homilies/1965/documents/hf_p-vi_hom_19650423_madonna-pompei.html?_x_tr_sl=it&_x_tr_tl=sk&_x_tr_hl=sk&_x_tr_pto=sc


Apoštolská exhortácia Marialis Cultus a jej stála aktuálnosť v živote Katolíckej cirkvi Články

pápežského dokumentu sa viažu na vtedajšiu politickú a spoločenskú situáciu vo
svete. Pavol VI. povzbudzuje k predkladaniu prosieb Kráľovnej pokoja: „Nič sa
nám nezdá vhodnejšie a hodnotnejšie ako to, aby sa modlitby celej kresťanskej
rodiny vzniesli k Matke Božej, ktorá je vzývaná ako Kráľovná pokoja, prosiac
ju, aby rozlievala hojné dary svojej materinskej dobroty uprostred toľko veľkých
skúšok a ťažkostí.“39

Privilegovanou modlitbou v časoch skúšok má byť modlitba ruženca. Pavol
VI. vyslovil presvedčenie, že „táto modlitba je veľmi vhodná pre zbožnosť Božieho
ľudu, najviac sa páči Božej Matke a je najúčinnejšia pri získavaní nebeského
požehnania.“40 Pripomenul, že „Druhý vatikánsky koncil odporučil používanie
ruženca všetkým synom Cirkvi nie výslovnými slovami, ale jednoznačne touto
vetou: Nech si vysoko cenia zbožné praktiky a cvičenia zamerané na Presvätú
Pannu a schválené počas stáročí magistériom“.41

Encyklika Christi Matri vyjadruje starostlivosť Pavla VI. o vernosť tradície
mariánskej zbožnosti, ktorej modlitbovým symbolom je ruženec. Povzbudzuje
k horlivej modlitbe, najmä v októbri, lebo je to forma mariánskej modlitby, ktorá
je cestou oddaného božieho ľudu.

3.3 Apoštolská exhortácia Signum Magnum (13. 5. 1967)

Pápež Pavol VI. 13. mája 1967 promulgoval apoštolskú exhortáciu SignumMagnum
o úcte a nasledovaní Panny Márie, Matky Cirkvi. V úvode predstavuje okolnosti a
dôvod jej vzniku, ku ktorej prispela skutočnosť 50. výročia mariánskych zjavení
vo Fatime a 25. výročie zasvätenia sveta Nepoškvrnenému Srdcu Panny Márie
v čase pontifikátu pápeža Pia XII. (31. októbra 1942). Pri tejto príležitosti chce
pápež opätovne pripomenúť všetkým členom Cirkvi neoddeliteľné puto, ktoré
vyplýva z jej duchovného materstva a vzťahu k synom a dcéram, ktorí majú účasť
na vykupiteľskom diele jej syna, Ježiša Krista. Pápež Pavol VI. nesleduje primárne
zámer vyzdvihnúť samotné spomenuté výročia, ale chce hlbšie zdôrazniť titul
Márie ako Matky Cirkvi cez zdôvodnenie, že samotný mariánsky kult neprotirečí
autentickému kresťanskému kultu, najmä v liturgii, pretože je „veľmi príhodné,
aby pobožnosti k Panne Márii zreteľne prejavovali trojičný a kristologický
charakter ako svoju základnú a podstatnú zložku.“42 Pápež obhajuje započatú
liturgickú reformu a presviedča: „Cirkev právom preukazuje osobitný kult Márii
ako Božej Matke, ktorá mala účasť na Kristových tajomstvách a z Božej milosti

39 PAVOL VI. Encyklika Christi Matri, č. 8 [online] [cit. 12.6.2024]. Dostupné na: https://www.
vatican.va/content/paul-vi/en/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_15091966_christi-matri.html

40 PAVOL VI. Encyklika Christi Matri, č. 9.
41 PAVOL VI. Encyklika Christi Matri, č. 9.
42 PAVOL VI. Apoštolská exhortácia Marialis cultus, č. 25.

84 ACTA 2/2025

https://www.vatican.va/content/paul-vi/en/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_15091966_christi-matri.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/en/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_15091966_christi-matri.html


Články Apoštolská exhortácia Marialis Cultus a jej stála aktuálnosť v živote Katolíckej cirkvi

bola po Synovi povýšená nad všetkých anjelov a ľudí. […] Tento kult, ako sa
v Cirkvi vždy praktizoval, hoci je celkom osobitný, sa podstatne líši od kultu
adorácie, ktorý sa preukazuje vtelenému Slovu, rovnako ako Otcovi a Duchu
Svätému, a veľmi ho napomáha. […] Keď sa preukazuje úcta Matke, náležite sa
poznáva, miluje a slávi aj Syn a zachovávajú sa jeho prikázania, lebo pre neho je
všetko (porov. Kol 1, 15 – 16) a v ňom z vôle večného Otca prebýva všetka plnosť
(porov. Kol 1, 19).“43

Môžeme konštatovať, že v dokumentoch Pavla VI., ako aj v samotnej exhortácii
Signum Magnum je snaha o jasné formulácie, z ktorých je zrejmé, že liturgická
reformamariánskej úcty nespočíva na potláčaní ľudových náboženských prejavov,
ale na ich zladení s liturgiou Cirkvi aby bolo zjavné, že akákoľvek mariánska
úcta a jej prejavy sú v súlade s duchom liturgickej nábožnosti a aby bolo možné
mariánsky kult považovať za autenticky kresťanský.

Duchovné materstvo Panny Márie vyjadrené titulom „Matka Cirkvi“ umož-
ňuje pápežovi predstaviť opodstatnenosť mariánskeho kultu v Cirkvi, ktorý
spočíva v nasledovaní jej čností. „Cirkev vždy predkladala Pannu Máriu veriacim,
aby ju nasledovali, vôbec nie preto, aký bol spôsob jej života a tobôž nie pre
spoločensko-kultúrne podmienky, ale preto, že ona vo svojich konkrétnych
životných podmienkach úplne a zodpovedne prijala vôľu Božiu; preto, že prijala
jeho slová a plnila ich; preto, že vo svojej činnosti sa dala viesť láskou a duchom
služby; slovom preto, že ona bola prvou a najdokonalejšou Kristovou učeníčkou:
a to má všeobecnú a trvalú platnosť vzoru.“44

Apoštolská exhortácia Signum magnum sa javí ako prvý dokument, ktorý je
širšie koncipovaný v kontexte náuky Druhého vatikánskeho koncilu a približuje
mariánsky kult opierajúc sa o titul Matky Cirkvi v koncilovom duchu. Tradičné
formy mariánskej úcty nie sú potlačené, ale je zdôraznená potreba ich pravého
liturgického prejavu.

3.4 Apoštolská exhortácia Recurrens Mensis October (7. 10. 1969)

Starostlivosť pápeža Pavla VI. nasmerovaná k prejavom mariánskej úcty, najmä
vo vzťahu k ružencovým pobožnostiam je obsiahnutá v apoštolskej exhortácii
Recurrens Mensis October.45 Pápež v úvode konštatuje, že ruženec je cenná

43 DRUHÝ VATIKÁNSKY KONCIL. Lumen gentium, dogmatická konštitúcia o Cirkvi, č. 66. Porov.
PAVOL VI. Apoštolská exhortácia Marialis Cultus, Úvod.

44 PAVOL VI. Apoštolská exhortácia Marialis Cultus, č. 35. Porov. PAVOL VI. Apoštolská exhortácia
Signum magnum, 2.časť.

45 PAVOL VI. Apoštolská exhortácia Recurrens Mensis October [online]. [cit. 11.6.2024] Dostupné
na https://www.vatican.va/content/paul-vi/la/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_
19691007_recurrens-mensis-october.html

ACTA 2/2025 85

https://www.vatican.va/content/paul-vi/la/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19691007_recurrens-mensis-october.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/la/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19691007_recurrens-mensis-october.html


Apoštolská exhortácia Marialis Cultus a jej stála aktuálnosť v živote Katolíckej cirkvi Články

modlitba v katolíckom kulte a nič nestratil zo svojej aktuálnosti v kontexte
súčasných ťažkostí. Pápež Pavol VI. znovu otvára tému ruženca v čase, keď je
vo svete veľké nebezpečenstvo konfliktu, ktorý môže zasiahnuť planétu. Petrov
nástupca naliehavo vyzýva episkopát, klérus a veriaci ľud, aby počas mesiaca
októbra modlitbou posvätného ruženca vyprosovali na príhovor Panny Márie
pokoj na zemi a vzájomné zmierenia.46 Pri tejto príležitosti pápež pripomína bulu
pápeža Pia V. Consueverunt Romani Pontifices, vydanú 17. septembra 1569, v ktorej
bola definovaná forma a usporiadanie posvätného ruženca pre každú dobu.

V apoštolskej exhortácii pápež Pavol VI. objasňuje pôvodmieru a jeho spojenie
s osobou Panny Márie, ako aj s modlitbou posvätného ruženca. K tejto modlitbe
pozýva všetkých: detí, mládež, chorých, starých, dospelých, osoby zasväteného
života, ale aj biskupov a kňazov. Pre pápeža Pavla VI. je táto modlitba nielen
zhrnutím evanjelia, ale je aj ustáleným typom modlitby.

Pápež Pavol VI. prejavil osobný vzťah k modlitbe svätého ruženca, v ktorej na-
chádzame zhrnutie zásadných udalostí Ježišovho života, ktoré vrcholia obetou na
dreve kríža, jeho zmŕtvychvstaním a nanebovstúpením, čím sa zavŕši spásonosné
poslanie Božieho Syna. Príprava exhortácie Marialis Cultus bola inšpirovaná
mnohými petíciami od veriacich rozličných duchovných spoločenstiev ktorí
sa dožadovali, aby Pavol VI. uznal ruženec za liturgickú modlitbu a zaviazal
veriacich k jej praktizovaniu. Všetky aktivity je potrebné vidieť v kontexte
„mariánskej krízy“ v Cirkvi, ako snahu o jej prekonanie. Predmetné petície
nachádzali porozumenie u Pavla VI., ktorý stále podporoval tradičnú mariánsku
úctu, ktorá mala pevné miesto v jeho osobnom živote skôr, ako sa stal pápežom.

Spomedzi mnohých ružencových iniciatív sa ukázala jedna, ktorá sa stala
východiskom pre tvorbu Marialis Cultus. Ide o petíciu Patrica Peytona47 z USA,
riaditeľa časopisu „The Family Rosary“ a veľkého apoštola modlitby ruženca
v rodinách. Otec Peyton adresoval 13. mája 1970 list Pavlovi VI. s prosbou o uznanie
ruženca ako „liturgickej modlitby“. Táto prosba bola odovzdaná Kongregácii pre
Boží kult a disciplínu sviatostí, 8.októbra 1970 s odporúčaním, aby sa pripravila
schéma pápežského dokumentu, ktorý by povzbudil k praktizovaniu modlitby
posvätného ruženca v rodinách.

Odozvu tohto návrhu nachádzame v neskoršom texte dokumentu Marialis
Cultus, ktorý sa zmieňuje o ruženci a poukazuje na náboženskú prax modlit-

46 PAVOL VI. Apoštolská exhortácia Recurrens Mensis October, úvod.
47 Patrick Peyton sa narodil 9. januára 1909 v grófstve Mayo v Írsku a 51 rokov života zasvätil

kňazskej službe ako kňaz Kongregácie Svätého Kríža. Je známy ako „ružencový kňaz“, ktorý
povzbudzoval k modlitbe svätého ruženca a jeho oživenie najmä v rodinách. Je známy svojimi
výrokmi „Rodina, ktorá sa spolu modlí, zostáva spolu“ a „Svet v modlitbe je svetom pokoja“.
Zomrel 3. júna 1992 v Los Angeles. Proces blahorečenia sa začal v roku 2001, pápež František ho
18. decembra 2017 vyhlásil za ctihodného.

86 ACTA 2/2025



Články Apoštolská exhortácia Marialis Cultus a jej stála aktuálnosť v živote Katolíckej cirkvi

by posvätného ruženca v rodine, ktorá je chápaná ako svätyňa Cirkvi. Pavol
VI. hovorí: „A teraz si veľmi želáme, priam tak, ako to robili naši predchodcovia,
živo odporúčať modlitbu svätého ruženca v rodine. II. vatikánsky koncil vyhlásil
rodinu za základnú živnú bunku spoločnosti, ak sa ‚vzájomnou láskou svojich
členov a spoločnou modlitbou prejaví ako domáca svätyňa Cirkvi‘.48 Kresťanská
rodina sa teda prejavuje ako ‚domáca Cirkev‘,49 ak jej členovia – každý podľa
svojho poslania a postavenia – všetci spoločne uplatňujú spravodlivosť, ak konajú
skutky milosrdenstva, dávajú sa do služby bratov, ak majú účasť na apoštolskej
činnosti miestnej širšej pospolitosti a činne sa zúčastňujú na jej liturgických
úkonoch;50 napokon, ak sa spoločne modlia k Bohu: keby chýbala táto spoločná
rodinná modlitba, bolo by treba povedať, že jej chýba charakteristická črta, podľa
ktorej sa rozpoznáva kresťanská rodina. Aby si teda rodina znova nadobudla svoj
teologický význam domácej Cirkvi, načim sa náležite zo všetkých síl usilovať o to,
aby sa v domácnostiach naozaj obnovil zvyk spoločnej modlitby.“51

Kongregácia pre Boží kult a disciplínu sviatostí konštatovala, že témamodlitby
svätého ruženca v rodinách si zasluhuje väčšiu pozornosť a je potrebné venovať jej
pozornosť v širšom kontexte mariánskeho kultu so zreteľom na proces liturgickej
reformy a oživenej túžby po prehĺbení samotnej mariánskej úcty s rešpektovaním
koncilovej náuky.

4. Stručná chronológia vznikuMarialis Cultus

Začali sa práce na príprave mariánskeho dokumentu, ktorý by reagoval na petície
adresované pápežovi Pavlovi VI. a zároveň by reagoval na náročnú situáciu
mariánskeho kultu v pokoncilovej Cirkvi. Išlo o predstavenie mariánskeho kultu
vo svetle liturgickej obnovy v živote Cirkvi.

Redakčné práce v príprave dokumentu Marialis cultus boli po stránke ob-
sahovej aj časovej náročné. Čoskoro sa ukázalo, že termíny na spracovanie
schémy dokumentu obnovy mariánskeho kultu, je náročné dodržať a prichádza
k oneskoreniu. V správe zo dňa 27. mája 1971 adresovanej pápežovi Pavlovi
VI. sa konštatuje, že práce pokračujú na tému modlitby svätého ruženca. Idea, že
schéma s príslušným textom bude spracovaná do začiatku októbra, sa nenaplní.
Až v decembri 1971 sa podarilo pripraviť úvodný projekt, ktorý zahrňoval tri
oblasti dotýkajúce sa obnovy mariánskeho kultu:

48 DRUHÝ VATIKÁNSKY KONCIL. Apostolicam actuositatem, dekrét o apoštoláte laikov, č. 11. In:
Dokumenty Druhého vatikánskeho koncilu. Trnava: Spolok svätého Vojtecha, 2008.

49 DRUHÝ VATIKÁNSKY KONCIL. Lumen gentium, dogmatická konštitúcia o Cirkvi, č. 11.
50 DRUHÝ VATIKÁNSKY KONCIL. Dekrét Apostolicam actuositatem, č. 11.
51 PAVOL VI. Apoštolská exhortácia Marialis Cultus, č. 52.

ACTA 2/2025 87



Apoštolská exhortácia Marialis Cultus a jej stála aktuálnosť v živote Katolíckej cirkvi Články

1. Liturgický kult Božej Matky s dôrazom na obnovu rímskej liturgie,
2. Dôvody pre oživenie mariánskej úcty,
3. Náboženská prax modlitby svätého ruženca.

V januári roku 1972 bol spracovaný projekt analyzovaný Kongregáciou pre Bo-
ží kult a následne rozoslaný dvadsiatim teológom rôznych národností. Konzultácie
boli pozitívne a začali práce na prvej schéme. 12. septembra 1972 bola predstavená
pápežovi Pavlovi VI., ktorý sa intenzívne venoval jej skúmaniu. Pavol VI. svoje
doplňujúce poznámky poslal 13. januára 1973 Kongregácii pre Boží kult a sviatosti
so žiadosťou o doplnenie, resp. opravy textu. Pápež prosil o skrátenie dokumentu,
ktorý považoval za dobrý, avšak príliš dlhý. Skrátený, opravený a doplnený text
bol pápežovi predstavený 14. marca 1973. V otázke modlitby svätého ruženca
zdôraznil, že je potrebné ponechať takú formu modlitby, ktorá je ustálená, a pre
obnovu mariánskej úcty navrhol, aby sa praktizovali aj ďalšie formy mariánskej
pobožnosti. 27. apríla 1973 bola odoslaná Pavlovi VI. opravená schéma a následne
aj 12. júna 1973, z ktorej sú vyňaté všetky odkazy na modlitbu ruženca, pričom
sa odkazuje na vznik nových pobožností, ktoré sú inšpirované práve ružencom.
V dokumente Marialis cultus je konštatované: „V poslednom čase vznikli niektoré
pobožnosti, ktoré sa odvodzujú od ruženca. Spomedzi nich chceme uviesť a
odporúčať tie, čo do obvyklých pobožností slova Božieho vkladajú niektoré prvky
prevzaté z ruženca blahoslavenej Panny Márie, ako je uvažovanie o tajomstvách
a litániové opakovanie Zdravasov.“52

Posledná – piata schéma bola odoslaná pápežovi 4. novembra 1973. V nej
bolo zohľadnené požiadavky Pavla VI., aby text obsahoval odkaz na Pannu Máriu
ako vzor kresťanskej modlitby a na teologickú dôležitosť mariánskeho kultu
v dušpastierskej činnosti. Väčšia pozornosť je venovaná slávnosti Zvestovania
Pána ako aj Nanebovzatia Panny Márie. Text pápežskej exhortácie bol schválený
a oficiálne prezentovaný 2. februára 1974.

Dokument pápeža Pavla VI. bol teológmi dobre prijatý a od začiatku je
považovaný za dôležitý dokument Cirkvi pre hlbšie prijatie a pochopenie obnovy
mariánskeho kultu po Druhom vatikánskom koncile. Apoštolská exhortácia
naplnila cieľ, ktorým nebolo iba propagovať náuku Koncilu, ale predovšetkým
usmerniť mariánsku úctu v zhode so zámermi obnovy kresťanského kultu. Pápež-
ský dokument poukázal na dôležitosť mariánskej úcty, ktorá má v náboženskej
praxi zohľadniť biblickú, liturgickú, ekumenickú a antropologickú zásadu. Nová
exhortáciamá význam aj pre ekumenický dialóg, v ktorom sú akceptované aspekty
mariánskeho kultu: trinitárny, kristologický a ekleziologický.

52 PAVOL VI. Apoštolská exhortácia Marialis Cultus, 51.

88 ACTA 2/2025



Články Apoštolská exhortácia Marialis Cultus a jej stála aktuálnosť v živote Katolíckej cirkvi

Záver

Reflexia nad apoštolskou exhortáciou Pavla VI. Marialis Cultus preukazuje, že
pre Pavla VI. bola otázka obnovy a správneho usmernenia mariánskej úcty
v prejavoch náboženského kultu veriaceho ľudu, zásadná a formulovaná v duchu
prezentovanej mariológie na Druhom vatikánskom koncile. Napriek rôznym
kritickým hlasom pápež zdôvodnil, že proces obnovy liturgii Cirkvi neškodí, ale
prináša pozitívne oživenie a autentické usmernenie aj mariánskej úcty. Súčasný
stav mariánskej úcty si aj naďalej vyžaduje, aby s exhortáciou Marialis Cultus
boli oboznámení nielen teológovia, ale aj kňazi v pastorácii a taktiež aj veriaci
Cirkvi. Pápež Ján Pavol II. v encyklike Redemptoris Mater pripomína dôležitosť
exhortácie Pavla VI., ktorý „vyložil základy a kritériá tejto jedinečnej úcty, ktorej
sa Kristovej Matke dostáva v Cirkvi, ako aj rozličné formy mariánskej zbožnosti
– liturgickej, ľudovej i súkromnej – zodpovedajúce duchu viery“.53

Päťdesiate výročie Marialis Cultus je výnimočnou príležitosťou na zhodnote-
nie a obohatenie našich mariánskych praktík a úcty. V súčasnom svete, kde sú
hodnoty častokrát znevažované, ponúka Mária ako Matka a učiteľka nádej, silu
a orientáciu pre každého z nás. Kým prechádzame touto cestou, mali by sme si
pripomínať, že úcta k Panne Márii je vždy úctou k Ježišovi Kristovi, v ktorom
nachádzame plnosť spásy.

Použitá literatúra

ADAM, Anton. Fatimské zjavenia a ich kristologický kontext. In: Mária – Matka
v každej dobe. Badín: Kňazský seminár sv. Františka Xaverského, 2017. s. 152-172. ISBN
978-80-88937-78-4.

ADAM, Anton. Mariánsky kult – 30 rokov exhortácie Marialis cultus. In: Duchovný
pastier, roč. 85, č. 5 (2004). ISSN 0139-861X.

BEINERT,Wolfgang. Pobożność maryjna jako szansa pastoralna, „Communio“ 3 (1993),
č. 5.

BEINERT, Wolfgang, PETRI, Heinrich. Učení o Marii. Olomouc: Matice Cyrilometo-
dějská, 1996.

CALABUIG, Ignacio. In memoriam Pauli PP. VI eiusque erga Deiparam pietatis: la
riflessione mariologica al tempo di Paolo VI ; travaglio e grazia. In: „Marianum“
49 (1987). ISSN 1128-689X.

DRUHÝ VATIKÁNSKY KONCIL. Apostolicam actuositatem, Dekrét o apoštoláte
laikov. In:Dokumenty Druhého vatikánskeho koncilu. Trnava: Spolok svätého Vojtecha,
2008, s. 429-462. ISBN 978-80-7162-738-8.

53 JÁN PAVOL II. Encyklika Redemptoris Mater, 2.

ACTA 2/2025 89



Apoštolská exhortácia Marialis Cultus a jej stála aktuálnosť v živote Katolíckej cirkvi Články

DRUHÝ VATIKÁNSKY KONCIL. Lumen gentium, dogmatická konštitúcia o Cirkvi.
In: Dokumenty Druhého vatikánskeho koncilu. Trnava: Spolok svätého Vojtecha, 2008,
s. 61-134. ISBN 978-80-7162-738-8.

DRUHÝ VATIKÁNSKY KONCIL. Sacrosanctum concilium, konštitúcia o posvätnej li-
turgii. In: Dokumenty Druhého vatikánskeho koncilu. Trnava: Spolok svätého Vojtecha,
2008, s. 159-202. ISBN 978-80-7162-738-8.

FIORES, Stefano. La mariologia nel secolo XX: continuitá e novitá. In: VALENTINI,
D. (red.) La teologia. Aspetti innovatori e loro incidenza sulla ecclesiologia e sulla
mariologia. Roma 1989, s. 286-288.

FIORES, Stefano. Maria nella teologia contemporanea. Roma 1987. EAN 2560223181767.

GASPARI, Sergio. Maria nella liturgia. Linee di teologia liturgica per un culto mariano
rinnovato, Roma 1993.

GILSKI, Marek. Matka pośród Kościoła. In: KLAUZA, Karol, PEK, Kazimierz. Mariolo-
gia Jana Pawła II. Lublin: Wydawnictwo KUL, 2007.

JÁN PAVOL II. Encyklika Redemptoris Mater. Trnava: Spolok sv. Vojtecha, 1999. ISBN
80-7162-282-6.

MORICOVÁ, Jana. Teológia mariánskych zjavení podľa Reného Laurentina. In:
MORICOVÁ, J. (ed.). Mariánske zjavenia. Ružomberok: VERBUM – vydavateľstvo KU,
2009.

MÜLLER, Gerhard, Ludwig. Dogmatika pro studium i pastoraci. Kostelní Vydří:
Karmelitánské nakladatelství, 2010. ISBN 978-80-7195-259-6.

NAPIÓRKOWSKI, Stanisław Celestyn, USIADEK, Jan. Matka i Nauczycielka. Mariolo-
gia Soboru Watykańskiego II. Niepokalanów 1992.

PAVOL VI. Apoštolská exhortácia Recurrens Mensis October [online]. [cit. 11.6.2024]
Dostupné na internete: https:/ / www . vatican . va / content / paulvi / la / apost _
exhortations/documents/hf_pvi_exh_1969107_recurrens-mensis-october.html

PAVOL VI. Apoštolská exhortácia Signum Magnum [online]. [cit. 12.6.2024].
Dostupné na internete: https://maria.sk/apostolska-exhortacia-svateho-otca-pavla-vi-
cultus-marialis

PAVOL VI. Encyklika Christi Matri [online]. [cit. 12.6.2024]. Dostupné na internete:
https://www.vatican.va/content/paul-vi/en/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_
15091966_christimatri.html

PAVOL VI. Encyklika Mense Maio, 1 [online]. [cit. 12.6.2024]. Dostupné na internete:
https://www.vatican.va/content/paul-vi/it/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_
29041965_mense-maio.html

PAVOLVI. Incoronazione dell’effigie dellaMadonna di Pompei [online]. [cit. 12.6.2024].
Dostupné na internete: https://www-vatican-va.translate.goog/content/paul-vi/it/
homilies/1965/documents/hf_p-vi_hom_19650423_madonna-pompei.html?_x_tr_sl=
it&_x_tr_tl=sk&_x_tr_hl=sk&_x_tr_pto=sc

90 ACTA 2/2025

https://www.vatican.va/content/paulvi/la/apost_exhortations/documents/hf_pvi_exh_1969107_recurrens-mensis-october.html
https://www.vatican.va/content/paulvi/la/apost_exhortations/documents/hf_pvi_exh_1969107_recurrens-mensis-october.html
https://maria.sk/apostolska-exhortacia-svateho-otca-pavla-vi-cultus-marialis
https://maria.sk/apostolska-exhortacia-svateho-otca-pavla-vi-cultus-marialis
https://www.vatican.va/content/paul-vi/en/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_15091966_christimatri.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/en/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_15091966_christimatri.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/it/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_29041965_mense-maio.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/it/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_29041965_mense-maio.html
https://www-vatican-va.translate.goog/content/paul-vi/it/homilies/1965/documents/hf_p-vi_hom_19650423_madonna-pompei.html?_x_tr_sl=it&_x_tr_tl=sk&_x_tr_hl=sk&_x_tr_pto=sc
https://www-vatican-va.translate.goog/content/paul-vi/it/homilies/1965/documents/hf_p-vi_hom_19650423_madonna-pompei.html?_x_tr_sl=it&_x_tr_tl=sk&_x_tr_hl=sk&_x_tr_pto=sc
https://www-vatican-va.translate.goog/content/paul-vi/it/homilies/1965/documents/hf_p-vi_hom_19650423_madonna-pompei.html?_x_tr_sl=it&_x_tr_tl=sk&_x_tr_hl=sk&_x_tr_pto=sc


Články Apoštolská exhortácia Marialis Cultus a jej stála aktuálnosť v živote Katolíckej cirkvi

PAVOL VI. Apoštolská exhortácia Marialis Cultus [online]. [cit. 12.6.2024]. Dostupné
na internete: https://www.kbs.sk/obsah/sekcia/h/dokumenty-a-vyhlasenia/p/
dokumenty-papezov/c/cultus-marialis

PAVOL VI. Reč z 21. novembra 1964 [online]. [cit. 8.9.2024]. Dostupné na internete:
https://www.maria.sk/prehl%C3%A1senie-preblahoslavenej-panny-m%C3%A1rie-za-
matku-cirkvi-v-z%C3%A1vere-tretieho-zasadnutia-ii

PAVOL VI. Slávnostné vyznanie viery (30. júna 1968) [online]. [cit. 8.9.2024]. Dostupné
na internete: https://christianitas.org/site_media/content/ch48_pawel6.pdf

PEK, Kazimierz. Na drodze interpretacji objawień Maryjnych. In: SIUDY, T., BARTO-
SIK, G.Wokół objawień Maryjnych. Częstochowa: Polskie TowarzystwoMariologiczne,
2009.

POSPÍŠIL, Ctirad. Maria – mateřská tvář Boha. Kostelní Vydří: 2004.

RAHNER, Hugo. Mária a Cirkev. Trnava: Dobrá kniha, 1997. ISBN 8071411353.

RATZINGER, Joseph., BALTHASAR, Hans., GRABER, R. Dlaczego właśne Ona?
Soborowa teologia maryjna, Warszawa: WKM, 1991.

RATZINGER, Joseph. Mariologia i pobożność maryjna w odnieseniu do wiary
i teologii. In: ROSCHINI, Gabriele. La Madonna secondo la fede e la teologia, T. 4:
Il singolare culto di Maria. Roma, 1954.

ŠANDA, Adalbert. Synopsis theologiae dogmaticae specialis. Friburgi Brisgoviae:
Herder, 1922.

ŠOKA, Silvester. Mária – Matka Krista, Matka Cirkvi. In: Duchovný pastier, 1988.
roč. 69, č. 5.

ŠURÁB, Marián. Pravdy viery v homíliách Jozefa Vrableca. Nitra: Kňazský seminár
sv. Gorazda v Nitre, 2007.

URBAN, Jan. Cesty k víře. Praha: 1946.

The Apostolic Exhortation Marialis Cultus and its Continuing Relevance
in the Life of the Catholic Church

Summary:
Apostolic Exhortation of Pope Paul VI. Marialis Cultus, with its theological content and
pastoral guidance, continues to be a timely guideline for Marian veneration. It has also
been a solid part of the Christian cult practiced in the liturgy of the Church for half a
century. The attention paid to the Virgin Mary is accepted in direct connection with the
person and redemptive work of Jesus Christ, emphasizing that the Marian cult is not the
goal of religious life, but a means for the deepening and renewal of the Christian cult
after the Second Vatican Council. Given the close relationship of Marian veneration to
expressions of faith, it is important to reflect on the authenticity of religious expressions
to the Mother of our Lord. For Pope Paul VI, the Apostolic Exhortation Marialis cultus is
not only an important Mariological document, but follows the conceptual basis of the
Constitution Sacrosanctum concilium in seeking to fulfill the post-Conciliar liturgical
renewal. The papal document declares the validity of the claim that Marian doctrine
is interrelated with Christology, ecclesiology and pneumatology. The fruit of critical

ACTA 2/2025 91

https://www.kbs.sk/obsah/sekcia/h/dokumenty-a-vyhlasenia/p/dokumenty-papezov/c/cultus-marialis
https://www.kbs.sk/obsah/sekcia/h/dokumenty-a-vyhlasenia/p/dokumenty-papezov/c/cultus-marialis
https://www.maria.sk/prehl%C3%A1senie-preblahoslavenej-panny-m%C3%A1rie-za-matku-cirkvi-v-z%C3%A1vere-tretieho-zasadnutia-ii
https://www.maria.sk/prehl%C3%A1senie-preblahoslavenej-panny-m%C3%A1rie-za-matku-cirkvi-v-z%C3%A1vere-tretieho-zasadnutia-ii
https://christianitas.org/site_media/content/ch48_pawel6.pdf


Apoštolská exhortácia Marialis Cultus a jej stála aktuálnosť v živote Katolíckej cirkvi Články

examination and theological insight into the practice of Marian veneration among the
faithful people, but often also among the clergy, is the statement that the Marian cult
is to have four basic orientations: biblical, liturgical, ecumenical, and anthropological.
Apostolic Exhortation of Paul VI. Marialis Cultus relates to the activities aimed at the
renewal of the Christian cult experienced especially in the liturgy of the Church and at the
same time presents the theological statements contained in the Mariological documents of
Paul VI, which precede the Apostolic Exhortation. The CatholicMarian doctrine contained
in the Apostolic Exhortation of Pope Paul VI. is theologically clear, unambiguous in
content, and provides theological certainty for the spiritual and intellectual formation
of the person of faith who turns to God in the awareness that the Blessed Virgin Mary
is our intercessor and mediator to the one Mediator, Jesus Christ, who established and
continually sustains his holy Church as the visible body of faith, hope, and charity on
this earth.

Key words: Church – Virgin Mary – mariology – cult – council – renewal

prof. ThDr. Anton Adam, PhD.
Comenius University Bratislava
Faculty of Roman Catholic Theology
of Cyril and Methodius
Department of Systematic Theology

92 ACTA 2/2025



Články Kompetencie učiteľa náboženskej výchovy v kontexte reformy školstva na Slovensku

Kompetencie učiteľa náboženskej
výchovy v kontexte reformy školstva

na Slovensku

Tibor Reimer

Abstrakt:
Reforma školstva na Slovensku presúva ťažisko od transmisívnej výučby k systematic-
kému rozvíjaniu funkčnej gramotnosti, metakognície a hĺbkového učenia sa. V tejto
zmene je učiteľ kľúčovým aktérom – už nielen ako „nositeľ“ poznatkov, ale najmä
ako dizajnér učebných situácií, facilitátor učenia a spolutvorca kultúry školy. Článok
syntetizuje vlastné empirické zistenia o profile kompetencií učiteľov náboženskej výchovy
so súčasnými smermi kurikulárnej reformy. Analytická časť ukazuje silné stránky
v organizačnej, riadiacej a komunikačnej kompetencii učiteľov a slabiny v podpore
kooperácie, projektového učenia, samostatnosti a metakognície žiakov. Na základe
týchto zistení navrhujeme viacúrovňové riešenia, cieľom ktorých je posunúť profil učiteľa
náboženskej výchovy z prevažne „organizátora a vysvetľovača“ k „dizajnérovi učenia“
s dôrazom na žiacku aktivitu, metakogníciu a kooperáciu.

Kľúčové slová: náboženská výchova – kompetencie učiteľa – metakognícia – koopera-
tívne učenie – ŠVP 2023

Úvod

Slovenské základné školstvo prechádza kurikulárnou reformou, ktorámá zosúladiť
ciele vzdelávania s potrebami 21. storočia. Štátny vzdelávací program (ŠVP), schvá-
lený 31. marca 2023, je rámcom, podľa ktorého sa postupne uskutočňuje výchova
a vzdelávanie na základných školách. Zdôrazňuje rozvoj funkčnej gramotnosti,
prepojenosť poznatkov, metakognitívne zručnosti a zodpovednosť žiaka za vlastné
učenie sa.1 Tento posun mení aj očakávania od učiteľa – od „odovzdávania“ učiva
k tvorbe situácií, v ktorých žiaci aktívne konštruujú porozumenie, spolupracujú

1 PUPALA, B. et al. Vzdelávanie pre 21. storočie. Východiská zmien v kurikule základného vzdelávania,
Bratislava: NIVaM, 2022, s. 8.

ACTA 2/2025 93



Kompetencie učiteľa náboženskej výchovy v kontexte reformy školstva na Slovensku Články

a reflektujú vlastné myslenie. Takto formulovaný cieľ sa opiera o oficiálne
dokumenty rezortu školstva a predstavuje jadro prebiehajúcich zmien.2

Učiteľ je pritom nositeľom zmeny; reforma sa do života školy premieňa práve
cez jeho každodenné rozhodovanie – od didaktického dizajnu cez hodnotenie až
po kultúru triedy. Kým dobre nastavené kurikulum je nevyhnutnou podmienkou,
postačujúcou sa stane až vtedy, keď sa pretaví do kvality vyučovacích interakcií,
systematickej reflexie a kooperácie v učiteľských kolektívoch. Tento dôraz na
implementačnú fázu sa objavuje aj v sprievodcoch koncepčnými zmenami a
v materiáloch, ktoré sprevádzajú školy počas zavádzania nového ŠVP.3

Špecifické postavenie má náboženská výchova. Ako predmet orientovaný na
otázky významu, identity, etiky a spirituality, má prirodzený potenciál kultivovať
dialóg, spoluprácu a reflexiu. Ak však súčasná výučba náboženskej výchovy
ostáva pri frontálnom prenose informácií, nevyužíva naplno šancu na rozvoj
kľúčových mäkkých a prierezových zručností, ktoré reforma explicitne preferuje.

Tento článok nadväzuje na online dotazníkový prieskum medzi učiteľmi
náboženskej výchovy4 a analyzuje sebahodnotené kompetencie v ôsmich domé-
nach: organizačná schopnosť, riadenie vyučovacieho procesu, časový manažment,
sprevádzajúce vyučovanie, komunikačné zručnosti, podpora kooperatívneho
vyučovania, podpora samostatnosti žiakov a rozvoj metakognície. Zámerom je
opísať reálny profil učiteľa náboženskej výchovy, identifikovať medzery, ktoré
bránia napĺňaniu reformných princípov, a navrhnúť realizovateľné a merateľné
intervencie v logike „od triedy po systém“.

1. Kurikulárne východiská reformy
a význam učiteľa ako dizajnéra vyučovania

ŠVP 2023 tematizuje posun k funkčnej gramotnosti – teda schopnosti porozumieť,
interpretovať a aplikovať poznatky v konkrétnych situáciách. Kľúčovým prvkom
je aj prepojenosť učiva a rozvoj prierezových gramotností (čitateľská, komunikač-
ná, sociálna a emocionálna, digitálna a ďalšie), ktoré majú byť organicky prítomné
v predmetoch naprieč kurikulom. Reforma tak presadzuje princíp prierezovosti –

2 Štátny vzdelávací program 2023 [online]. [cit. 15.10.2025]. Dostupné na internete: https://www.
minedu.sk/statny-vzdelavaci-program-2023/?utm_source=chatgpt.com

3 PORUBSKÝ, Š. Koncepčné zmeny v štátnom vzdelávacom programe [online]. [cit. 15.10.2025]. Do-
stupné na internete: https://vzdelavanie21.sk/wp-content/uploads/2025/03/NIVAM_Koncepcne_
zmeny_SVP.pdf?utm_source=chatgpt.com

4 Dotazník s názvom „Kvalita vyučovania“ bol realizovaný prostredníctvom služby Google Forms.
Obsahoval tri sekcie (základné informácie, všeobecný postoj vo vyučovaní a organizácia a
realizácia vyučovacieho procesu) s celkovo 111 otázkami.

94 ACTA 2/2025

https://www.minedu.sk/statny-vzdelavaci-program-2023/?utm_source=chatgpt.com
https://www.minedu.sk/statny-vzdelavaci-program-2023/?utm_source=chatgpt.com
https://vzdelavanie21.sk/wp-content/uploads/2025/03/NIVAM_Koncepcne_zmeny_SVP.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://vzdelavanie21.sk/wp-content/uploads/2025/03/NIVAM_Koncepcne_zmeny_SVP.pdf?utm_source=chatgpt.com


Články Kompetencie učiteľa náboženskej výchovy v kontexte reformy školstva na Slovensku

integrácie poznatkov, zručností a postojov naprieč vzdelávacími oblasťami, čo má
viesť k celistvému rozvoju žiaka a k prepojeniu školy so životom.5

Dokumenty a sprievodcovia reformou upozorňujú, že ide o zmenu paradigmy
vzdelávania: miesto „preberania“ témmá prísť didaktický výber reprezentatívnych
problémov a úloh, ktoré podporujú prenos vedomostí, hĺbkové porozumenie,
metakognitívne procesy a autonómiu žiaka. Metakognícia – teda schopnosť uve-
domovať si, regulovať a reflektovať vlastné učenie – sa stáva jedným z hlavných
pilierov novej didaktiky, pretože umožňuje žiakom preberať zodpovednosť za
učenie, voliť stratégie a hodnotiť ich účinnosť.6

Súčasťou tejto filozofie je aj dôraz na kultúru a étos školy – misia, vízia, vzťahy,
rituály, pravidlá a spôsoby komunikácie, ktoré formujú učenie rovnako ako obsah
učiva. Sprievodca „Kultúra a étos školy“ akcentuje, že reforma nie je iba o plánoch
a učebných osnovách, ale o zdieľanom zmysle a o organizovaní každodennej práce
školy tak, aby podporovala učiacu sa komunitu.7

Pre učiteľa ako dizajnéra vyučovania to znamená zodpovednosť spoluvytvárať
bezpečné, participatívne a reflexívne prostredie, v ktorommá každý žiak skúsenosť
s hlasom, výberom a zodpovednosťou. Úloha učiteľa sa tak rozširuje – z prenášača
vedomostí sa stáva dizajnér učenia, ktorý plánuje, facilituje a reflektuje proces
učenia v duchu princípov funkčnej gramotnosti, prierezovosti a metakognitívneho
rozvoja.

Kľúčom k úspechu reformy je implementačná infraštruktúra – systémová, do-
stupná a praktická podpora učiteľov pri zavádzaní nového kurikula. Na Slovensku
túto funkciu plnia Regionálne centrá podpory učiteľov (RCPU), ktoré poskytujú
mentoring, poradenstvo a sieťovanie školských kolektívov počas prechodu na
nové kurikulum. Rezortné a sprievodné dokumenty uvádzajú, že sieť RCPU sa
budovala postupne a v roku 2024 dosiahla plánovanú hustotu; centrá fungujú
ako most medzi koncepciou a triednou praxou, čo je v súlade aj s odporúčaniami
OECD pre implementáciu politík.8

Tempo rozširovania reformy do praxe naznačuje, že po pilotnej fáze (39 škôl)
sa od septembra 2024 pridalo takmer 500 škôl a vyše 450 škôl sa zapojilo do
implementácie od školského roka 2025/2026. To vytvára tlak na konzistentnú
5 PORUBSKÝ, Š. Koncepčné zmeny v štátnom vzdelávacom programe [online]. [cit. 15.10.2025]. Do-

stupné na internete: https://vzdelavanie21.sk/wp-content/uploads/2025/03/NIVAM_Koncepcne_
zmeny_SVP.pdf?utm_source=chatgpt.com

6 Charakter a metakognícia – ako implementovať inovácie do školskej praxe [online]. [cit. 15.10.2025].
Dostupné na internete: https://vzdelavanie21.sk/charakter-a-metakognicia/

7 VALENT, M., BARANOVIČ, R., WESZELOVSZKÁ, H. Kultúra a étos školy [online]. [cit.
15.10.2025]. Dostupné na internete: https://vzdelavanie21.sk/wp-content/uploads/2025/01/
Kultura-a-etos-skoly.pdf?utm_source=chatgpt.com

8 Regionálne centrá podpory učiteľov (RCPU) [online]. [cit. 15.10.2025]. Dostupné na internete:
https://www.minedu.sk/regionalne-centra-podpory-ucitelov-rcpu/?utm_source=chatgpt.com

ACTA 2/2025 95

https://vzdelavanie21.sk/wp-content/uploads/2025/03/NIVAM_Koncepcne_zmeny_SVP.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://vzdelavanie21.sk/wp-content/uploads/2025/03/NIVAM_Koncepcne_zmeny_SVP.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://vzdelavanie21.sk/charakter-a-metakognicia/
https://vzdelavanie21.sk/wp-content/uploads/2025/01/Kultura-a-etos-skoly.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://vzdelavanie21.sk/wp-content/uploads/2025/01/Kultura-a-etos-skoly.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://www.minedu.sk/regionalne-centra-podpory-ucitelov-rcpu/?utm_source=chatgpt.com


Kompetencie učiteľa náboženskej výchovy v kontexte reformy školstva na Slovensku Články

podporu, výmenu skúseností a zdieľanie príkladov dobrej praxe – domény,
v ktorých majú RCPU a NIVaM potenciál fungovať ako multiplicátory.9

Učiteľ je teda kľúčovým nositeľom zmeny a reforma sa do života školy
premieňa cez jeho didaktický dizajn, reflexiu metakognitívnych procesov žiakov
a tvorbu kultúry triedy.10 Čím viac sa spoločnosť rozvíja a výraznejšie sa kladú
požiadavky na uplatnenie človeka v živote a vôbec v pracovnom procese, tým
viac stúpajú aj požiadavky na učiteľa, a to nielen na jeho vedomostnú oblasť,
ale aj na jeho konatívnu stránku. Realita života ukazuje, že edukácia sa doposiaľ
tejto stránke prípravy človeka na život a jeho zaradenie sa do života dostatočne
nevenovala; na prvom mieste boli predovšetkým vedomosti. Uvedené je potrebné
zásadne zmeniť, preto sa v ostatných rokoch kladie dôraz na to, aby sa škola
nezameriavala len na vytváranie tvrdých zručnosti, ale spolu s tým, aby sa
zameriavala a učila žiakov aj mäkkým zručnostiam. V tejto súvislosti však
treba zdôrazniť, že medzi tvrdými a mäkkými zručnosťami je súvislosť a vzťah.
Prvé umožňujú človeku vykonávať istú prácu, druhé pomáhajú človeku stať sa
úspešným vo svojej práci a vo svojom odbore. Vo výchovno-vzdelávacom procese
majú byť podľa E. Petláka zastúpené oba typy zručností, vzájomne sa dopĺňať, a
tak spoločne prispievať k celostnému osobnostnému a vzdelanostnému profilu
žiakov, a to interaktívnym a integratívnym spôsobom.11

Medzinárodný výskum dlhodobo potvrdzuje, že kvalita výučby a učiteľského
konania má zásadný vplyv na výsledky žiakov. Metasyntéza J. Hattieho priraďuje
učiteľskej jasnosti (teacher clarity) vysoké efektové veľkosti – vysvetliteľnosť
cieľov, kritérií úspechu a modelovanie krokov učenia systematicky súvisí s lepšími
výsledkami žiakov. Podobne je to s kvalitnou spätnou väzbou, ktorá patrí medzi
najsilnejšie intervencie podporujúce učenie. Tieto poznatky sú konzistentné
naprieč metaanalýzami a poskytujú učiteľom prakticky využiteľné smerovanie.12

Významný príspevok prináša aj evidencia EEF (Education Endowment Foun-
dation). Ich syntetizované odporúčania ukazujú, že metakognícia a samoregulácia
učenia môžu mať vysoký dopad, ak sú systematicky a cieľavedome rozvíjané –
napríklad cez explicitné modelovanie myslenia učiteľom, plánovanie – monito-
rovanie – vyhodnocovanie postupov a reflexiu stratégií učenia žiakov. Rovnako

9 Školy v postupnom zavádzaní nového ŠVP [online]. [cit. 15.10.2025]. Dostupné na internete:
https://vzdelavanie21.sk/skoly-postupne-zavadzanie-svp/?utm_source=chatgpt.com#elementor-
toc__heading-anchor-1

10 PUPALA, B. et al. Vzdelávanie pre 21. storočie. Východiská zmien v kurikule základného vzdelávania,
Bratislava: NIVaM, 2022, s. 8.

11 PETLÁK, E. Educating pupils in soft skills. In: Slavonic Pedagogical Studies Journal 12 (2023), nr 1,
s. 32.

12 HATTI, J. Visible Learning: A Synthesis of Over 800 Meta-Analyses Relating to Achievement.
London: Routledge, 2009, s. 55.

96 ACTA 2/2025

https://vzdelavanie21.sk/skoly-postupne-zavadzanie-svp/?utm_source=chatgpt.com#elementor-toc__heading-anchor-1
https://vzdelavanie21.sk/skoly-postupne-zavadzanie-svp/?utm_source=chatgpt.com#elementor-toc__heading-anchor-1


Články Kompetencie učiteľa náboženskej výchovy v kontexte reformy školstva na Slovensku

kooperatívne učenie preukazuje pozitívne efekty, ak je štruktúrované, ciele sú
jasné a zdieľané a úlohy vyžadujú vzájomnú závislosť a zodpovednosť.13

V prostredí OECD TALIS sa dlhodobo sledujú učiteľské podmienky a praktiky.
V slovenskom kontexte je pozoruhodná nízka frekvencia pravidelného kolabo-
ratívneho profesijného učenia (napr. spoločné plánovanie, tímové vyučovanie,
vzájomné hospitácie) v porovnaní s priemerom OECD – faktor, ktorý v mnohých
systémoch posilňuje prenos poznatkov do praxe a udržateľnosť zmien. Na druhej
strane slovenskí učitelia, podobne ako ich kolegovia v OECD, uvádzajú vysokú
motiváciu prispievať k rozvoju detí a spoločnosti, čo je priaznivým predpokladom
pre implementáciu reformy, ak majú k dispozícii adekvátne nástroje a podporu.14

Z vyššie uvedeného vyplýva, že reforma vzdelávania podľa ŠVP 2023 stavia
učiteľa do úlohy dizajnéra učenia, ktorý pretvára kurikulárne ciele na zmysluplné
a prepojené vzdelávacie skúsenosti. Učiteľ už nie je len realizátorom učiva, ale
tvorcom učenia, ktorý integruje obsah, proces a kultúru školy do jednotného
celku.

V obsahovej dimenzii učiteľ prekladá ciele kurikula do jasných kritérií
úspechu, volí reprezentatívne problémy a prepája učivo s prierezovými gramot-
nosťami. Riadi sa princípom „menej je viac“ – preferuje hĺbkové porozumenie
a rozvoj funkčnej gramotnosti pred množstvom faktov. V procesnej dimenzii sa
presúva dôraz od reprodukcie poznatkov k formatívnemu hodnoteniu, reflexii
a rozvoju metakognície. Učiteľ systematicky rozvíja schopnosť žiakov plánovať,
monitorovať a vyhodnocovať vlastné učenie, čím podporuje ich samoreguláciu
a autonómiu. V kultúrnej dimenzii učiteľ spolu s vedením školy spoluvytvára
prostredie dôvery, dialógu a zodpovednosti. Škola sa chápe ako učiaca sa komunita,
kde sa kurikulárne ciele premietajú do každodennej praxe, vzťahov a hodnôt.

Z medzinárodných výskumov vyplýva, že jasnosť výučby, spätná väzba,
kooperatívne profesijné učenie a metakognitívne stratégie patria medzi najefek-
tívnejšie faktory zlepšujúce výsledky žiakov. Reforma teda stavia učiteľa do centra
systému ako profesionála reflexie a spolupráce, ktorý nielen vyučuje, ale zároveň
sa učí – spolu so žiakmi, kolegami a komunitou školy.

13 Metacognition and Self-regulated Learning [online]. [cit. 15.10.2025]. Dostupné na interne-
te: https://educationendowmentfoundation.org.uk/education-evidence/guidance-reports/
metacognition?utm_source=chatgpt.com

14 Results from TALIS 2018 [online]. [cit. 15.10.2025]. Dostupné na internete: https://www2.nucem.
sk/dl/4719/TALIS2018_CN_SVK_2cast.pdf?utm_source=chatgpt.com

ACTA 2/2025 97

https://educationendowmentfoundation.org.uk/education-evidence/guidance-reports/metacognition?utm_source=chatgpt.com
https://educationendowmentfoundation.org.uk/education-evidence/guidance-reports/metacognition?utm_source=chatgpt.com
https://www2.nucem.sk/dl/4719/TALIS2018_CN_SVK_2cast.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://www2.nucem.sk/dl/4719/TALIS2018_CN_SVK_2cast.pdf?utm_source=chatgpt.com


Kompetencie učiteľa náboženskej výchovy v kontexte reformy školstva na Slovensku Články

2. Profil reálnych kompetencií
učiteľa náboženskej výchovy na Slovensku

V rámci inovačného vzdelávania učiteľov náboženstva na Slovensku sme počas
školského roka 2024/2025 pomocou online dotazníka zisťovali, ako sa učitelia
pozerajú na kvalitu svojho vyučovania a aké zručnosti pritom rozvíjajú. Na každú
otázku mali respondenti možno odpovedať podľa škály: „úplne nesúhlasím“ (1) –
„skôr nesúhlasím“ (2) – „skôr súhlasím“ (3) – „úplne súhlasím“ (4). Údaje získané
z odpovedí sme spracovali aritmetickým priemerom, ktorý vyjadroval priemerné
bodové skóre z vyjadrených odpovedí. Na dotazník odpovedalo 201 učiteľov
z celého Slovenska (N = 201). Dotazníkom sme skúmali sebahodnotenie učiteľov
v oblasti ich všeobecného postoja k vyučovaniu, ako napr. prehľad o dianí v triede
a časový manažment, jasnosť pravidiel a transparentná komunikácia, orientácia
na žiakov ako aj výchovný prístup učiteľa. Ďalej sme sa zamerali na organizáciu
a realizáciu vyučovacieho procesu, napr. ako vie učiteľ vychádzať zo situácií
žiakov, prepája vyučovacie predmety a poukazuje na relevantnosť učiva. Okrem
toho sme skúmali učiteľovu schopnosť sprevádzania a podpory k samostatnosti
žiakov, kooperatívneho učenia ako aj spätnej väzby, riadenia vyučovania a
zabezpečenia a vyhodnotenia výsledkov učenia. Pri vyhodnotení výsledkov
prieskumu sme jednotlivé kompetencie spojili do troch podskupín: efektívne
riadenie triedy (organizácia vyučovania, riadenie vyučovacieho procesu a časový
manažment), podpora učenia (sprevádzajúce vyučovanie, primeraná komunikácia
a rozvoj metakognície) a metódy vyučovania (podpora kooperatívneho učenia a
samostatnosti žiakov).

Organizácia vyučovania, riadenie vyučovacieho procesu
a časový manažment

Efektívne riadenie triedy zabezpečuje efektívny čas učenia sa, a tým poskytuje
dôležitý predpoklad úspešného učenia sa. Organizačná schopnosť znamená, že
učiteľ vie vyučovací proces jasne štruktúrovať z hľadiska obsahu a postupnos-
ti, čo vedie k vysokej úrovni efektívnosti učenia a zvyšuje pozornosť žiakov.
Kompetencia časového manažmentu učiteľa je schopnosť efektívne plánovať,
organizovať a využívať čas v procese vyučovania aj v širšom profesijnom
kontexte tak, aby sa dosiahli stanovené ciele učenia, udržala sa plynulosť práce a
vytvoril priestor na učenie všetkých žiakov. Tieto schopnosti učiteľa vytvárajú
možnosť, aby vyučovací proces bol dobre premyslený, pripravený a usporiadaný
do zmysluplných fáz, čím vytvára spoľahlivosť a kontinuitu, poskytuje istotu a
orientáciu. Zručnosť efektívne riadiť vyučovanie znamená, že učiteľ má prehľad

98 ACTA 2/2025



Články Kompetencie učiteľa náboženskej výchovy v kontexte reformy školstva na Slovensku

Graf č. 1: Porovnanie kompetencií učiteľa náboženskej výchovy
(zdroj: vlastný 2025)

o tom, čo sa v tejto súvislosti deje a do akej miery si všíma nespolupracujúcich
žiakov alebo žiakov s problémami.

Z odpovedí učiteľov náboženskej výchovy vyplýva, že učitelia majú pomer-
ne vysokú hodnotu organizácie (3,4), ako aj efektívneho riadenia vyučovania
(3,4), a priemernú hodnotu časového manažmentu (3,2). Organizácia a riadenie
vyučovania sú zároveň najväčšie namerané hodnoty skúmaných kompetencií.
Učitelia náboženskej výchovy preukazujú vysokú mieru riadenia a organizácie
vyučovacieho procesu a dobrú mieru časového manažmentu. Odpovedajúci
učitelia si všímajú dianie žiakov na hodine a jasne komunikujú tému vyučovacej
hodiny, pričom v menšej miere porozumejú aktuálnemu stavu žiaka alebo vytušia,
keď má problémy zvládnuť úlohy. Môžeme však povedať, že učitelia sú schopní
diagnostikovať individuálnu úroveň učenia sa žiakov a efektívne na ňu reagovať.
Vysoká úroveň efektívneho riadenia vyučovacieho procesu poskytuje dôležitý
predpoklad úspešného učenia sa.

Sprevádzajúce vyučovanie, primeraná komunikácia a rozvoj metakognície

Kompetencia sprevádzajúceho vyučovania učiteľa je schopnosť učiteľa viesť,
podporovať a facilitovať proces učenia žiakov tak, aby sa z pasívnych prijímateľov
poznatkov stávali aktívni a zodpovední účastníci vlastného učenia. Táto kompe-
tencia vychádza z moderného pedagogického chápania učiteľa nie ako výlučného
zdroja vedomostí, ale ako sprievodcu učením, ktorý vytvára podmienky pre rozvoj

ACTA 2/2025 99



Kompetencie učiteľa náboženskej výchovy v kontexte reformy školstva na Slovensku Články

samostatnosti, metakognície, spolupráce a osobného rastu žiaka. Komunikácia
patrí medzi významné zručnosti, ktoré by mali ovládať nielen učitelia, ale aj žiaci.
Jazykové zručnosti umožňujú žiakom používať jazyk argumentačne a podieľať
sa na živote spoločnosti. Pri hodnotení zručnosti primerane komunikovať sme
vychádzali z pohľadu učiteľa na svoju schopnosť vyjadrovať sa jasne, zreteľne
a zaujímavo, vedieť vysvetliť veci a tým efektívnejšie učiť. Učiteľ sa takto
stáva komunikačným vzorom. Rozvoj metakognície žiakov zo strany učiteľa
je cieľavedomý a systematický pedagogický proces, v ktorom učiteľ vedome
podporuje žiakov, aby premýšľali o svojom vlastnom učení – o tom, čo vedia, ako
sa učia, a ako môžu svoje učenie zlepšovať. Inými slovami, ide o schopnosť učiteľa
učiť žiakov učiť sa, teda rozvíjať ich uvedomenie, plánovanie, monitorovanie a
reflexiu vlastných učebných procesov. Metakognícia predstavuje kľúčovú zložku
samoregulovaného učenia a patrí medzi najvýznamnejšie faktory ovplyvňujúce
úspešnosť žiaka.

Z odpovedí učiteľov náboženskej výchovy vyplýva, že učitelia majú priemernú
hodnotu sprevádzajúceho vyučovania (3,3), ako aj primeranej komunikácie (3,2),
ale nízku hodnotu rozvoja metakognície (2,9). Schopnosť sprevádzať žiakov
vyučovaním a komunikačná schopnosť patria teda medzi priemerné hodnotené
kompetencie učiteľov náboženskej výchovy. Učitelia sa vnímajú ako pomerne
schopní komunikácie, vedia sa zrozumiteľne vyjadriť a dobre vysvetliť učivo a
snažia sa svojich žiakov sprevádzať v procese ich učenia. Na druhej strane, učitelia
nevenujú dostatok pozornosti možnostiam, aby sa žiaci učili sami a aby prevzali
zodpovednosť za svoj proces učenia. Nepoužívajú reflexné otázky a iba veľmi
zriedka vytvárajú priestor pre reflexiu učenia.

Podpora kooperatívneho učenia a samostatnosti žiakov

Spolupráca a kooperatívne učenie sa v súčasnosti stávajú dôležitými pojmami vo
vzdelávaní, pretože žiaci, ak spolupracujú vo vyučovaní, budú schopní pracovať
v tíme aj v ich budúcej profesii. Učiteľ vytvára priestor pre kooperatívne učenie a
spoluprácu. Znamená to, že kooperatívne formy práce sú prirodzenou súčasťou
každodenného vyučovacieho procesu. Podpora kooperatívnych procesov učenia je
dôležitá zručnosť učiteľa, ktorá kladie dôraz na prácu žiakov na spoločnom výstupe
a vyjadruje sa napr. podporou projektového učenia a dôrazom na vzájomnú
podporu žiakov. Podpora samostatnosti žiakov vyžaduje od učiteľa, aby žiaci mali
možnosť vybrať si úlohy alebo témy a pracovať na nich samostatne a aby samos-
tatne mohli plánovať, kontrolovať a realizovať ciele, obsah a organizáciu svojho
vyučovacieho procesu. Proces vyučovania tak otvára priestor pre samostatné
učenie sa a žiaci tak čoraz viac sami rozhodujú, čo sa ešte musia naučiť alebo
precvičiť, aby úspešne zvládali učivo.

100 ACTA 2/2025



Články Kompetencie učiteľa náboženskej výchovy v kontexte reformy školstva na Slovensku

Z uvedených odpovedí respondentov vyplýva, že učitelia majú priemernú
hodnotu podpory kooperatívnych procesov učenia (3,1), ako aj podpory samostat-
nosti a nezávislého učenia žiakov (3,0). V tomto prípade sú si učitelia vedomí, že vo
vyučovacom procese pociťujú problémy s podporou spolupráce a samostatnosti.
Učitelia náboženskej výchovy teda kladú menší dôraz na nezávislé a samostatné
postupy učenia žiakov a obmedzeným spôsobom podporujú kooperatívne učenie.
Učitelia síce považujú za dôležité, aby žiaci prevzali zodpovednosť za svoje učenie,
ale v konkrétnom vyučovacom procese túto zodpovednosť nevedia preklopiť
do procesov samostatného učenia žiakov a nedostatočným spôsobom vytvárajú
diferencované prístupy k získavaniu vedomostí a zručností žiakov.

3. Diskusia a návrhy na riešenie

Na základe výsledkov výskumu môžeme konštatovať, že učitelia náboženskej
výchovy vykazujú vyššiu úroveň zručností v oblasti organizácie vyučovania,
efektívneho riadenia triedy a časového manažmentu. Tieto kompetencie im
umožňujú vytvárať prehľadný a štruktúrovaný priebeh vyučovacej hodiny, zabez-
pečiť disciplinované prostredie a systematicky plánovať jednotlivé vyučovacie
činnosti. Z výsledkov zároveň vyplýva, že učitelia náboženskej výchovy dokážu
sprevádzať žiakov počas učenia sa, a to najmä v rovine vysvetľovania obsahu a
podávania spätnej väzby. Tento trend je v súlade so závermi výskumov B. Kosovej,
podľa ktorej sa vyučovací proces na Slovensku stále opiera o stabilnú tradíciu
frontálneho vyučovania a jasne definovaného riadenia triedy.15

Na druhej strane sa ukazuje, že učitelia náboženskej výchovy dosahujú nižšie
výsledky v oblasti pedagogickej komunikácie orientovanej na žiaka, v podpore
spolupráce a v rozvoji kooperatívneho a projektového učenia. Obzvlášť výrazný
deficit bol zaznamenaný v oblasti podpory metakognitívnych procesov a žiackej
samostatnosti. Najnižšie hodnoty ukazujú, že žiakom nie je dostatočne vytváraný
priestor na prevzatie zodpovednosti za vlastné učenie, na plánovanie ich učebných
stratégií ani na reflexiu naučeného. Výskumy B. J. Zimmermana dlhodobo
zdôrazňujú, že metakognícia ako schopnosť žiaka rozmýšľať o svojom učení
patrí medzi kľúčové prediktory úspešného učenia sa a rozvoja autonómie.16

Prevažujúci tradičný spôsob vedenia výučby náboženskej výchovy tak stále
smeruje k osvojovaniu obsahov, no menej k ich reflexii, aplikácii v osobnom
živote a k hodnotovému prežívaniu. Tento fakt je obzvlášť významný, pretože
15 KOSOVÁ, B., TOMENGOVÁ, A. a kol. Profesijná a praktická príprava budúcich učiteľov. Banská

Bystrica: Belianum, 2015, s. 154.
16 ZIMMERMAN, B.J. Becoming a Self-Regulated Learner. In: Theory into practice June 2002

[online]. [cit. 10.11.2025]. Dostupné na internete: https://www.leiderschapsdomeinen.nl/wp-
content/uploads/2016/12/Zimmerman-B.-2002-Becoming-Self-Regulated-Learner.pdf

ACTA 2/2025 101

https://www.leiderschapsdomeinen.nl/wp-content/uploads/2016/12/Zimmerman-B.-2002-Becoming-Self-Regulated-Learner.pdf
https://www.leiderschapsdomeinen.nl/wp-content/uploads/2016/12/Zimmerman-B.-2002-Becoming-Self-Regulated-Learner.pdf


Kompetencie učiteľa náboženskej výchovy v kontexte reformy školstva na Slovensku Články

predmet náboženskej výchovy svojou povahou predpokladá rozvoj existenciálnej
a duchovnej dimenzie osobnosti žiaka.17 Nižšia úroveň využívania kooperatívnych
stratégií naznačuje, že učitelia do výučby neintegrujú sociálne konštruktivistické
prístupy, ktoré posilňujú dialóg, vzájomnú podporu a učenie sa v spoločenstve.
E. Petlák upozorňuje, že slovenskí učitelia vo všeobecnosti vnímajú inovatívne
metódy, ako je projektové a kooperatívne učenie, ako doplnkové, nie systémové
nástroje rozvoja kľúčových kompetencií.18

Naše výsledky preto odhaľujú profil učiteľa náboženskej výchovy, ktorý
síce disponuje stabilnými organizačnými a riadiacimi schopnosťami, avšak jeho
profesijné kompetencie smerom k facilitácii učenia, k podpore autonómie žiakov
a k rozvoju reflexívneho učenia zostávajú menej rozvinuté. Ide o výzvu, ktorá je
v súlade s aktuálnymi cieľmi vzdelávacej reformy na Slovensku, zdôrazňujúcimi
potrebu prechodu od transmisívneho k participatívnemu modelu učenia.19

Na základe nášho výskumu a aktuálnych cieľov reformy vzdelávania na
Slovensku navrhujeme tri systémové a pedagogicky ukotvené návrhy riešení
pre rozvoj kompetencií učiteľa náboženskej výchovy.

• Zavedenie metakognitívneho modelu vyučovania v náboženskej výchove.
Rozvoj metakognície je nevyhnutným predpokladom učenia sa učiť. Učiteľ
náboženskej výchovy by mal vytvárať priestor na plánovanie, monitorova-
nie a reflexiu učenia. Metakognitívne rutiny ako „Čo sa dnes chcem naučiť?“,
„Ako som sa učil?“, „Čo sa mi podarilo?“ pomáhajú žiakom vedome regulovať
svoje učenie. Zavedenie metakognitívnych protokolov do bežnej výučby
(denníky učenia, sebareflexívne dotazníky, „myslím nahlas“) zvyšuje žiacku
zodpovednosť, prehlbuje porozumenie a podporuje autonómiu.

• Rozvoj kompetencie sprevádzajúceho vyučovania prostredníctvom refle-
xívneho mentoringu. Kompetencia sprevádzania predstavuje prechod od
autoritatívneho modelu k partnerskému vedeniu učenia. Učiteľ sa stáva
facilitátorom, ktorý pomáha žiakom preberať zodpovednosť za vlastné
učenie. Navrhujeme program reflexívneho mentoringu založený na vi-
deopozorovaní, peer-koučingu a analýze vyučovacích situácií. Cieľom je
naučiť učiteľov reflektovať, ako ich intervencie ovplyvňujú žiacku aktivitu,
motiváciu a porozumenie. Zároveň sa odporúča používať reflexívne denníky
učiteľa, v ktorých zaznamenáva didaktické rozhodnutia, priebeh hodín a

17 REIMER, T., DEPEŠOVÁ, D. Development of Soft Skills in Religious Education. In: Studia Ełckie
26(2024), nr 2, s. 170.

18 PETLÁK, E. Educating pupils in soft skills. In: Slavonic Pedagogical Studies Journal 12(2023), nr 1,
s. 34-35.

19 Štátny vzdelávací program 2023 [online]. [cit. 15.10.2025]. Dostupné na internete: https://www.
minedu.sk/statny-vzdelavaci-program-2023/?utm_source=chatgpt.com

102 ACTA 2/2025

https://www.minedu.sk/statny-vzdelavaci-program-2023/?utm_source=chatgpt.com
https://www.minedu.sk/statny-vzdelavaci-program-2023/?utm_source=chatgpt.com


Články Kompetencie učiteľa náboženskej výchovy v kontexte reformy školstva na Slovensku

vlastné učenie z praxe. Tento prístup podporuje profesijnú autonómiu a
sebahodnotenie v súlade s princípom celoživotného učenia.

• Podpora kooperatívneho a projektového učenia ako nástroja rozvoja mäk-
kých zručností. Kooperatívne učenie predstavuje most medzi kognitívny-
mi a sociálnymi cieľmi. Odporúčame implementovať model projektovo-
kooperatívneho učenia, ktorý spája témy viery, solidarity a zodpovednosti
s konkrétnou praxou (charitatívne projekty, ekologické iniciatívy, interkul-
túrny dialóg). Žiaci pracujú v tímoch s určenými rolami a zodpovednosťou.
Učiteľ ako facilitátor hodnotí proces spolupráce, nie len výsledok. Takéto
projekty rozvíjajú empatiu, zodpovednosť a schopnosť hľadať osobný
zmysel vo vzťahu k viere a spoločnosti.

Záver

Predložený článok ukazuje, že reforma podľa ŠVP 2023 mení rolu učiteľa z pre-
nášača učiva na dizajnéra učenia, ktorý integruje obsah, proces a kultúru školy
v prospech funkčnej gramotnosti, prierezových gramotností a metakognitického
rozvoja žiaka. Empirické zistenia potvrdzujú silné stránky učiteľov v organizácii
a riadení vyučovania a v časovom manažmente , no zároveň odhaľujú slabšie
miesta v rozvoji metakognície, v podpore kooperatívneho učenia a samostatnosti
žiakov. Inými slovami, máme dobre zvládnutý rámec hodiny, ale rezervy v tom,
aby sa žiaci učili spolu a sami – teda udržiavateľne, zodpovedne a s porozumením.

V kontexte medzinárodnej evidencie (jasnosť výučby, kvalitná spätná väzba,
metakognitívne stratégie a kooperatívne profesijné učenie) ide o kľúčové oblasti
s vysokýmpotenciálom dopadu na výsledky žiakov. Akmajú školy naplniť ambície
reformy, je nevyhnutné premiestniť ťažisko od „správne zorganizovanej hodiny“
k učením riadenej triede: s explicitnými cieľmi a kritériami, s priestorom na
plánovanie – monitorovanie – reflexiu, s premyslenou spoluprácou a zdieľaním
zodpovednosti.

Tri navrhované riešenia – metakognitívny model vyučovania, reflexívny
mentoring sprevádzania a projektovo-kooperatívne učenie – tvoria systémový
rámec pre transformáciu učiteľskej praxe. Ich implementácia prispeje k tomu, že
náboženská výchova sa stane priestorom nielen poznania, ale aj osobnostného a
hodnotového rastu, v súlade s princípom „škola ako učiaca sa komunita“.

Použitá literatúra

HATTI, J. Visible Learning: A Synthesis of Over 800 Meta-Analyses Relating to
Achievement. London: Routledge, 2013. ISBN 978-04-1547-618-8.

ACTA 2/2025 103



Kompetencie učiteľa náboženskej výchovy v kontexte reformy školstva na Slovensku Články

Charakter a metakognícia – ako implementovať inovácie do školskej praxe [online].
[cit. 15.10.2025]. Dostupné na internete: https:/ /vzdelavanie21.sk/charakter-a-
metakognicia/

KOSOVÁ, B., TOMENGOVÁ, A. a kol. Profesijná a praktická príprava budúcich učiteľov.
Banská Bystrica: Belianum, 2015. ISBN 978-80-557-0860-7.

Metacognition and Self-regulated Learning [online]. [cit. 15.10.2025]. Dostupné na inter-
nete: https://educationendowmentfoundation.org.uk/education-evidence/guidance-
reports/metacognition?utm_source=chatgpt.com

PETLÁK, E. Educating pupils in soft skills. In: Slavonic Pedagogical Studies Journal
12(2023), nr 1, s. 31-39. ISSN 1339-8660.

PORUBSKÝ, Š. Koncepčné zmeny v štátnom vzdelávacom programe [online]. [cit.
15.10.2025]. Dostupné na internete: https://vzdelavanie21.sk/wp-content/uploads/
2025/03/NIVAM_Koncepcne_zmeny_SVP.pdf?utm_source=chatgpt.com

PUPALA, B. et al. Vzdelávanie pre 21. storočie. Východiská zmien v kurikule základného
vzdelávania, Bratislava: NIVaM, 2022. ISBN 978-80-8118-293-8.

Regionálne centrá podpory učiteľov (RCPU) [online]. [cit. 15.10.2025]. Dostupné na
internete: https://www.minedu.sk/regionalne-centra-podpory-ucitelov-rcpu/?utm_
source=chatgpt.com

REIMER, T., DEPEŠOVÁ, D. Development of Soft Skills in Religious Education. In:
Studia Ełckie 26(2024), nr 2, s. 165-181. ISSN 1896-6896.

Results from TALIS 2018 [online]. [cit. 15.10.2025]. Dostupné na internete: https://
www2.nucem.sk/dl/4719/TALIS2018_CN_SVK_2cast.pdf?utm_source=chatgpt.com

Školy v postupnom zavádzaní nového ŠVP [online]. [cit. 15.10.2025]. Dostupné na
internete: https://vzdelavanie21.sk/skoly-postupne-zavadzanie-svp/?utm_source=
chatgpt.com#elementor-toc__heading-anchor-1

Štátny vzdelávací program 2023 [online]. [cit. 15.10.2025]. Dostupné na internete:
https://www.minedu.sk/statny-vzdelavaci-program-2023/?utm_source=chatgpt.com

VALENT, M., BARANOVIČ, R., WESZELOVSZKÁ, H. Kultúra a étos školy [online].
[cit. 15.10.2025]. Dostupné na internete: https://vzdelavanie21.sk/wp-content/uploads/
2025/01/Kultura-a-etos-skoly.pdf?utm_source=chatgpt.com

ZIMMERMAN, B. J. Becoming a Self-Regulated Learner. In: Theory into prac-
tice June 2002 [online]. [cit. 10.11.2025]. Dostupné na internete: https://www.
leiderschapsdomeinen .nl /wp-content /uploads /2016 /12 /Zimmerman-B . -2002 -
Becoming-Self-Regulated-Learner.pdf

The Competencies of Teachers of Religious Education
in the Context of the Educational Reform in Slovakia

Summary:
The Educational reform in Slovakia is shifting the focus from transmissive teaching to
the systematic development of functional literacy, metacognition, and deep learning.
Teachers are key players in this change – no longer just as “carriers” of knowledge, but

104 ACTA 2/2025

https://vzdelavanie21.sk/charakter-a-metakognicia/
https://vzdelavanie21.sk/charakter-a-metakognicia/
https://educationendowmentfoundation.org.uk/education-evidence/guidance-reports/metacognition?utm_source=chatgpt.com
https://educationendowmentfoundation.org.uk/education-evidence/guidance-reports/metacognition?utm_source=chatgpt.com
https://vzdelavanie21.sk/wp-content/uploads/2025/03/NIVAM_Koncepcne_zmeny_SVP.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://vzdelavanie21.sk/wp-content/uploads/2025/03/NIVAM_Koncepcne_zmeny_SVP.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://www.minedu.sk/regionalne-centra-podpory-ucitelov-rcpu/?utm_source=chatgpt.com
https://www.minedu.sk/regionalne-centra-podpory-ucitelov-rcpu/?utm_source=chatgpt.com
https://www2.nucem.sk/dl/4719/TALIS2018_CN_SVK_2cast.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://www2.nucem.sk/dl/4719/TALIS2018_CN_SVK_2cast.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://vzdelavanie21.sk/skoly-postupne-zavadzanie-svp/?utm_source=chatgpt.com#elementor-toc__heading-anchor-1
https://vzdelavanie21.sk/skoly-postupne-zavadzanie-svp/?utm_source=chatgpt.com#elementor-toc__heading-anchor-1
https://www.minedu.sk/statny-vzdelavaci-program-2023/?utm_source=chatgpt.com
https://vzdelavanie21.sk/wp-content/uploads/2025/01/Kultura-a-etos-skoly.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://vzdelavanie21.sk/wp-content/uploads/2025/01/Kultura-a-etos-skoly.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://www.leiderschapsdomeinen.nl/wp-content/uploads/2016/12/Zimmerman-B.-2002-Becoming-Self-Regulated-Learner.pdf
https://www.leiderschapsdomeinen.nl/wp-content/uploads/2016/12/Zimmerman-B.-2002-Becoming-Self-Regulated-Learner.pdf
https://www.leiderschapsdomeinen.nl/wp-content/uploads/2016/12/Zimmerman-B.-2002-Becoming-Self-Regulated-Learner.pdf


Články Kompetencie učiteľa náboženskej výchovy v kontexte reformy školstva na Slovensku

primarily as designers of learning situations, facilitators of learning, and co-creators of
school culture. This article synthesizes empirical findings on the competency profile of
teachers of religious education with current trends in curriculum reform. The analytical
part shows the strengths in the organizational, managerial, and communication compe-
tencies of teachers and weaknesses in supporting cooperation, project-based learning,
independence, and metacognition of students. Based on these findings, we propose
multi-level solutions aimed at shifting the profile of religious education teachers from
predominantly “organizers and explainers” to “learning designers” with an emphasis on
student activity, metacognition, and cooperation.

Key words: religious education – teacher competencies – metacognition – cooperative
learning – curriculum reform 2023

doc. ThDr. Tibor Reimer, PhD.
Comenius University Bratislava
Faculty of Roman Catholic Theology
of Cyril and Methodius
Department of Practical Theology

ACTA 2/2025 105



Inauguračná prednáška

Perspektívy kerygmatickej teológie
v prostredí akademickej

teologicko-duchovnej formácie1

Ľubomír Hlad

Vážená vedecká rada a vážení prítomní!

Na úvod mojej prednášky mi dovoľte v roku zasvätenom kresťanskej kultúre
a umeniu upriamiť vašu pozornosť na fresku s názvom „Smrť a korunovanie
Panny Márie“. Ide o unikátne dielo datované do 14. storočia, považované za
ikonografickú inováciu, ktoré sa nachádza v dolnej lodi Katedrály sv. Emeráma.
Freska je zaujímavá nielen svojím umeleckým štýlom, teologickým obsahom,
ale tiež osudom. Celé desaťročia ba storočia, bola prekrytá omietkou, ukrytá
za oltárom Snímania z kríža (1662), takže pre ľudské oko neviditeľná. Keď sa
v roku 2012 dokončievala rekonštrukcia katedrály, reštaurátori za oltárom pod
omietkou objavili tento zachovaný skvost. Ten bol následne odhalený v celej
svojej kráse. O podobný postup by som sa chcel pokúsiť aj ja v týchto chvíľach.
Majúc na zreteli legislatívne ustanovenia Univerzity Komenského a zároveň
akademické tradície našej teologickej fakulty, je cieľom mojej prednášky odkryť
obraz môjho teologického uvažovania, umožniť vám jednoduchý náhľad (contuitus
simplex) na celok i čiastky mojej teologickej školy, voviesť vás do jej vnútorných
obsahových väzieb (nexus mysteriorum), čiže pozvať vás všetkých do „záhrady
záhad“ – prepožičajúc si obraz Pavla Straussa – a ponúknuť zopár existenciálnych,
sapienciálnych, či, takpovediac, „hudobných“ motívov na premýšľanie a láskavé
posúdenie môjho teologického snaženia. Mojím cieľom je teda poodhaliť vélum a
pred očami akademickej obce i verejnosti odhaliť, čo sa skrýva najskôr v srdci
autora – v „zamknutej záhrade“, v jeho prednáškach, v homíliách, vo formačných
katechézach pri stretnutiach so študentmi, ale tiež vo vedeckých článkoch,
monografiách, učebných textoch – teda to, čo je síce verejné, avšak z rozličných

1 Prednáška odznela v rámci inauguračného konania vo Vedeckej rade RKCMBF UK v Aule
Kňazského seminára sv. Gorazda 8. 11. 2023.

106 ACTA 2/2025



Inauguračná prednáška

dôvodov neviditeľné – zakryté vélom každodenných akademických povinností.
Odhalenie vlastnej školy je zároveň odkrytie vlastných limitov. Tie je nevyhnutné
priznať a zároveň ich chápať ako miesto, kde sa jednotlivec v pokore otvára širšej
vedeckej komunite, pretože platia slová: „Vždy potrebujeme niekoho druhého. Čím
je niekto väčším vedcom, tým viac potrebuje blízkosť so zákonmi múdrosti, života,
potrebuje vnútorný dialóg i dialóg s ostatnými… pomoc druhých, zastúpenie druhými,
ktorí sú prítomní práve tam, kde sa zjavujú naše limity, podporu i pozdvihnutie hlasu
k modlitbe jeden za druhého, aby sa niečo z múdrosti života mohlo stať viditeľným.“

Zároveň, tak ako biele polia na stredovekej freske stimulujú fantáziu diváka
k dotvoreniu diela, aj ja sa pokúsim – vychádzajúc z prázdnych miest v obraze
mojej školy – načrtnúť paletu farieb a motívov, ktoré by obraz vhodne dotvorili.
Inými slovami, pokúsim sa naznačiť budúcnosť a perspektívy teologickej školy,
ktorú reprezentujem a to primárne v prostredí akademickej teologicko-duchovnej
formácie. To všetko jazykom, ktorý by zodpovedal charakteru „kerygmatickej
teológie“ – teológie, ktorá predstavuje žriedlo metodologicko-obsahovej inšpirácie
mojej tvorby.

„Pri pohľade zďaleka je svet prázdna a ligotavá hviezda. Pri väčšom zväčšení
sa stáva zaujímavým, pestrým a sviežim mraveniskom ľudstva. Pri ešte väčšom
priblížení je údolím tieňov smrti. A pri ešte väčšom zaostrení sa stáva zasa scénou
Božej Láskavosti a večnej Prezieravosti.“

Vráťme sa na chvíľu k nástennej maľbe v nitrianskej katedrále, tentokrát k jej
obsahovému motívu. Stručný odborný opis diela hovorí:

V ľavej časti kľačí Panna Mária so zopätými rukami k poslednej modlitbe
na kľačadle so sklonenou hlavou nad otvorenou knižkou. Modlitbou sa spája
so Synom, ktorý smrťou zvíťazil na hriechom a jeho následkami, čo pripomína
Veraikon v hornej časti – Kristova tvár otlačená na šatke držanej anjelmi. Okolo
Márie sú zobrazení apoštoli, z ktorých je identifikovaný sv. Peter. Ako prvý pápež
má tiaru na hlave, odev pontifika a ornát, pápežské insignie. Medzi apoštolmi je
umiestnené prázdne lôžko prekryté farebnou textíliou. Nad „pozemskou“ časťou
fresky sa nachádza zobrazená postava Krista, ktorý drží v ľavej ruke symbolickú
sochu Panny Márie a pravicou žehná. V duchu stredovekého zobrazovania duše
je aj tu duša Panny Márie zobrazená v podobe dieťaťa. Okolo celého výjavu sú
zoskupení anjeli. V pravej časti kompozície je zobrazenie Korunovania Panny
Márie. Frontálne zobrazené postavy sedia vedľa seba na tróne. Kristus Kráľ drží
v ľavej ruke knihu a pravou rukou pridržiava korunu na hlave oslávenej Panny
Márie, ktorá má na hrudi skrížené ruky. Vpravo sa zachovali fragmenty hláv
svätíc so svätožiarami.

Bez toho aby sme sa chceli dotknúť všetkých detailovmaľby jemožné konštato-
vať, že obe tajomstvá Panny Márie – koniec jej pozemského života i nanebovzatie

ACTA 2/2025 107



Inauguračná prednáška

a korunovanie – sú spojené s knihou evanjelia, s Božím slovom, ktoré prijala do
svojho materského lona (por. Lk 1,38), s radostnou zvesťou – kerygmou, ktorej je
Mária ako vzor Cirkvi prvou adresátkou i prvou nositeľkou. V kontexte reflexie
o závere Máriinho pozemského života Hugo Rahner rekapitulujúc náuku svätých
otcov hovorí, ako Mária aj v tejto chvíli v srdci „premýšľa“ o Božích slovách, ktoré
sú základom budúceho kázania Cirkvi, čím sa vyjavuje jej prorocké poslanie –
povolanie kerygmatickej teologičky:

Sme na konci cesty tajomstvami… Takmer bojazlivo sa obracia náš pohľad ešte
hore do tajomnej žiary, ktorá osvecuje zo zeme vzatú Pánovu Matku, k tajomstvu
jej telesného oslávenia, s ktorým sa dnes s nástojčivou láskou zaoberá učiaca
Cirkev… Keď sa pokorne snažíme nazrieť do tajomstva Máriinho srdca, vnikáme
hlbšie do tajomstva Cirkvi. Evanjelista Lukáš dva razy hovorí: „Mária si však
zachovávala všetky tieto slová vo svojom srdci a premýšľala o nich“ a „Jeho matka
zachovávala všetky slová vo svojom srdci“ (Lk 2,19.51). Teda Cirkev vie najprv od
nej o tajomstvách Ježišovho detstva… O všetkých týchto slovách premýšľala vo
svojom srdci, a preto nám ich zachovala, aby sa neskoršie ohlasovali a kázali na
celom svete… A ešte viacej: Mária „premýšľala“ o tom všetkom vo svojom srdci.
V pomaly rastúcom chápaní božského Slova Mária spoznala, ako sa teraz všetko,
čo kedysi predpovedali proroci, vyplnilo pod jej srdcom a od jej srdca ukazuje
do budúcnosti… Mária sa vo svojom srdci stala priamo Prorokyňou, „objímajúc
v duchu božské veci, v srdci zasnúbená s Bohom“. Augustín ju nazýva dovŕšením
prorokov… V čistej svätyni jej srdca sa spĺňajú všetky proroctvá a v centre jej
srdca sa priamo zbiehajú všetky línie božských slov… Toto Srdce je svätá nádoba
všetkých tajomstiev.

V teologickej reflexii Huga Rahnera je možné započuť tiež echo slov švajčiar-
skej mystičky Adrienne von Speyr (1902 – 1967), ktorá v roku 1948 v súvislosti
s Máriinou smrťou a nanebovzatím podčiarkla skutočnosť, že Máriine oslávenie
znamenalo tiež plnšie vovedenie do Božích tajomstiev, do ktorých následne má
ona sama vovádzať Cirkev, aby ich ona mohla ohlasovať:

Pre Máriu sa v jej nanebovzatí napĺňa aj slávnosť Veľkej noci… To, čo zažil
Syn na Veľkú noc, prežíva ona pri svojom príchode do neba. Zrazu vidí zmysel
svojho pozemského života. Vidí, ako veľmi sa podieľala na diele spásy. Syn jej
ukazuje, akou plodnou službou bol každý okamih jej života. Ako veľmi žila a
pôsobila pre Cirkev a pre všetkých. Zrazu poznáva veľa vecí, o ktorých doposiaľ
nikdy nič nevedela. Teraz jej Syn ukazuje svoje dielo a ukazuje jej, koľko v ňom
pochádza od nej. Chápe, čo je v Kristovi mariánske… Napokon vidí všetko, v čo
doteraz verila. Božstvo svojho Syna… Hľadí do hlbín Otca a vidí Ducha Svätého,
ktorý ju kedysi zatienil a odvtedy bol vždy s ňou. Rozpoznáva súvislosti celých
dejín spásy, naplnenie proroctiev a vidí v nich svoje vlastné postavenie. Chápe,

108 ACTA 2/2025



Inauguračná prednáška

ako bola potrebná v tomto spásonosnom dianí a ako s ňou Boh rátal… Matka
sama zasväcuje Cirkev do svojich tajomstiev… Ona dáva Cirkvi Ducha a možnosť
sústrediť všetky modlitby a ohlasovanie na Pána…

Pre skutočnosť, že „Mária mnoho rokov ostávala v dôvernom styku s tajomstvom
svojho Syna a napredovala na svojej ceste viery“, tiež preto, že stojí v strede
učiacej Cirkvi a svojím učením a ešte viac tajomstvami svojho života odkazuje na
ústredné tajomstvo viery obsiahnutej v kerygme, je správne ju nazvať pravzorom
„kerygmatickej teológie“. Tej teológie, ktorá je intímne spätá so životom a poslaním
Cirkvi – teológie zameranej na veľké dielo ohlasovania. Hugo Rahner – hlavný
exponent kerymatického teologického hnutia v prostredí innsbruckej teologickej
fakulty – o svojej teologickej škole povedal:

Toto nové spracovanie už nie je len záležitosťou intelektu, akoby išlo o novú
špekulatívnu konštrukciu: je to skôr theologia cordis, skutočný výsledok toho,
čo svätý Tomáš nazýva connaturalitas ad divina, onen donum sapientiae, ktoré
môže dosiahnuť len modlitba a život. Recta sapere je úlohou tejto rekonštrukcie:
nielen poznať pravdu, ale ju aj prežívať, zakúšať. Preto ju vždy s väčšou istotou
a účinnosťou vykonáva zbožný kňaz než iba učený kňaz… Je to skôr tá theoria,
ktorá je v zmysle Otcov a zbožnosti prvotnej Cirkvi základom pravého kázania.
Stručne povedané, je to videnie, contuitus simplex, pochopenie a presvedčenie
o veľkosti a kráse súvislostí dogmatických právd, z ktorých vyplýva schopnosť
hovoriť o nich tak, aby z nášho slova a (ešte viac) z našej kňazskej osobnosti
žiarila pre veriacich šťastná predtucha „slávy Božej milosti“.

V snahe nájsť čo najvhodnejšie označenie teologickej školy, o ktorú sa od
svojich „rímskych čias“ – počas ktorých som sa s osobnosťou a dielom Huga
Rahnera stretol po prvýkrát – až dodnes usilujem, je spojenie „kerygmatická
teológia“. Ňou je moja teologická škola metodologicky i obsahovo inšpirovaná.
Zároveň platí, že moja teologická škola predstavuje rozvinutie kerygmatiky
pod zorným uhlom postmodernej spoločnosti, aktuálnych ekleziálnych výziev,
i pod impulzom kvantitatívneho a kvalitatívneho rozvoja celkového teologického
poznania. Metodológii kerygmatickej teológie, predstavujúcej platný vzor pre
súčasnú dogmatiku, som venoval dôležitú časť môjho teologického bádania, čoho
výsledkom sú viaceré zahraničnémonografie a štúdie vo významných periodikách.
Pre potreby našej prednášky stručne uvediem jej základné metodologické a
obsahové parametre, ako o nich hovorí Hugo Rahner v programovom diele
kerygmatiky – Teológia kázania z roku 1939.

Tento traktát má byť teologický. Cieľom tohto návrhu na formovanie keryg-
matickej teológie nie je vytvoriť teologický protiklad vedeckej teológie alebo
náhradu školskej teológie, ktorá by bola zdôvodnená väčším priľnutím k životu…
alebo otázkami aktuálnosti. Každá stránka dokazuje, že by bolo nerozumné chcieť

ACTA 2/2025 109



Inauguračná prednáška

formovať ducha kerygmatického nadšenia bez Logosu scholastickej teológie, odo-
vzdávaného a osvojovaného v školských laviciach, nerozumné preto, lebo Duch
Svätý vychádza z Otca a Logosu. Tieto lekcie majú byť teológiou kázania. A tým sa
chce ozrejmiť, že existuje samostatná kerygmatická forma teológie…Konštitutívne
princípy a kritériá tohto druhu dogmatiky sú teda v podstate dvojaké: otázky,
ktoré kladie rozum vedecky skúmajúci údaje zjavenia, a otázky, ktoré v priebehu
dejín kládol rozum oponentov, ktorých spochybňuje a vyvracia. V dôsledku toho je
dogmatická teológia postavená predovšetkým na tých slávnostných vyhláseniach
učiacej Cirkvi, ktoré vydala na svoju obranu pred opakujúcimi sa námietkami
v priebehu dejín.

Kerygmatika spočíva v transformácii vedeckej teológie, tak ako je v súčasnosti
ustálená v jej historickej a špekulatívnej (a tiež didaktickej) podobe, na teologickú
konštrukciu, ktorá jasnejšie zdôrazňuje vnútorný súlad a organickosť zjavených
právd s ich spásonosnou funkciou, s ich spásonosnou hodnotou a ktorá zdôrazňuje
túto skutočnosť jasnejšie, ako to umožňuje intelektuálne štúdium zjavených
právd, štúdium, ktoré sa musí uskutočňovať buď špekulatívne, alebo historicky.
Základným zákonom musí byť, že teológia pre nás nie je len vedou, ale v podstate
ohlasovaním spásy.

Je výnimočná svojím intímnym pohnutím, z ktorého sa musí kerygmatická
teológia formovať a ktoré musí vzbudzovať… Kerygmatická teológia chce byť
vedome dojatá, a dojímať… chce byť podmanivá vďaka Mysterium Christi, ktoré
leží v srdci kerygmy a ktorým je ohlasovateľ posolstva „uchvátený“. Práve v tomto
zmysle chce byť kerygmatická teológia theologia cordis, pravým ovocím chariz-
matického daru Ducha Svätého… Toto prebudovanie už nie je len záležitosťou
intelektu, akoby sme tu stále mali do činenia s novou špekulatívnou konštrukciou:
je to skôr theologia cordis, skutočný výsledok toho, čo svätý Tomáš nazýva
connaturalitas ad divina, teda donum sapientiae, ktorý dokáže dosiahnuť len
modlitba a svätý život. Recta sapere je úlohou tejto rekonštrukcie: nielen poznať
pravdu, ale ju aj prežívať, zakúšať.

Pneumatický, či „srdečný“ charakter (od slova cor ) kerygmatiky ju chráni
pred tým, čo by sa dalo označiť spojením „teologický pragmatizmus“, spočívajúci
v prehnanom dôraze kladenom na prax a menej na poznávanie pravdy kvôli
pravde samotnej. M. Gagliardi v tejto súvislosti uvádza:

Riziko vyplýva z veľmi rozšíreného postoja: pragmatizmu v pastoračnom
živote Cirkvi. Kvôli nemu sa za užitočné považuje len to, čo prináša okamžitý
účinok, a dokonca aj kázanie a katechéza už často nie sú „bezodplatné“, ale
skôr zamerané na konkrétny problém alebo cieľ. Je správne povedať, že pravda
vždy prináša so sebou určité praktické dôsledky, rovnako ako omyl. To však
neznamená, že by malo byť márne kázanie alebo vysvetľovania evanjeliovej

110 ACTA 2/2025



Inauguračná prednáška

pravdy „bezdôvodne“, či „bezodplatne“, t. j. pre ňu samotnú. Slovo sa má hlásať
kvôli slovu, nie kvôli praxi. Z pravdy, samozrejme, vždy vyplýva prax, ale to sa
deje správnym spôsobom len vtedy, keď sa nehľadá praktický dôsledok, alebo
aspoň nie je vyhľadávaný ako prvý. Viera sa musí hlásať kvôli viere; kvôli tomu,
aby sa spoznala božská Pravda, a nie preto, aby sa zakaždým vyriešil nejaký
konkrétny problém;

V podobnom duchu sa v roku 2010 prihovoril seminaristom aj pápež Bene-
dikt XVI.:

Je úplne nesprávne vždy si hneď položiť pragmatickú otázku: Budem to
v budúcnosti potrebovať? Bude to mať praktický, pastoračný význam? Nejde
len o to, aby sme sa naučili to, čo je zjavne užitočné, ale aby sme poznali a
pochopili vnútornú štruktúru viery v jej celistvosti. Preto je dôležité ísť nad rámec
meniacich sa momentálnych otázok, aby sme pochopili skutočné otázky, a tak
pochopili aj odpovede ako skutočné odpovede.

Dogmatika je veda: špekulácia ľudskej inteligencie na základe dát zjavenia.
Preto závisí odmetódy a konštitutívneho princípu, ktoré sú tejto špekulácii vlastné.
Boh nám nedal svoje zjavenie v systéme; rozum, osvietený vierou, vypracúva
systém. Na počiatku nie je systém, ale samotné jednoduché „predvedecké“ zvesto-
vanie zjavenej pravdy. Špekulácia preto vždy nasleduje po hlásaní… Dogmatická
teológia v podobe, v akej sa historicky vyvinula, nám však nechce dať zjavené
pravdy v podobe, v akej ich máme hlásať… Tak ako nehovorím, že očarujúca
ranná rosa, ktorá preniká kvetmi po letnej noci, je H2O, nemôžem si získať ľudské
srdcia ani tvrdením, že posväcujúca milosť je accidens physicum. Najdôležitejšou
úlohou je teda toto: rekonštruovať nadobudnuté vedecké poznatky, aby sme
z dogmatickej teológie vytvorili takú teológiu, ktorá je bezprostredne vhodná pre
veľké dielo, ku ktorému sme povolaní: kázanie. Kritérium tejto premeny našej
teológie odvodzujeme od pojmu kerygma – kázanie. Tento pojem má dva aspekty:
kerygma je predovšetkým jednoduché hlásanie dobrej zvesti, ktoré predchádza
systém… Kerygma je teda zvestovanie Zjavenia, ako vychádzalo od samého
začiatku z úst Zvestovateľa poslaného Bohom priamo od Kerygmatika k ľuďom…
Druhý aspekt tohto pojmu s tým úzko súvisí: kerygma je dobrá zvesť, aká vyšla
z Božích úst, v takom poriadku a s takou vnútornou štruktúrou, podľa akej ju sám
Logos vo svojej múdrosti koncipoval. Kerygma teda znamená: hlásanie zjavených
božských právd v tej súvislosti, v akej ich božská Múdrosť vytvorila a tiež hlásala
Kerygma… Z formálneho hľadiska to znamená: kázanie tým istým spôsobom a
tými istými slovami, ktorými nám to všetko Boh zvestoval. Teda so slovami a
jednoduchosťou Svätého písma, s nápaditou hĺbkou učenia Cirkvi, s najlepšími
prostriedkami tej teológie, ktorá od začiatku čerpala z katechézy… s pojmovou
jednoduchosťou patristickej teológie, ako ju obsahujú kerygmatické spisy Otcov…

ACTA 2/2025 111



Inauguračná prednáška

Kázanie so silou koncepčnej jasnosti veľkých scholastikov. A napokon kázanie,
ktoré sa formuje na báze liturgie z klasických časov kerygmatickej teológie.

Základom a najintímnejšou súčasťou všetkých náboženských hnutí našej
doby je to, čo by sme mohli veľmi vhodne nazvať dogmatickým hnutím. Z tohto
dôvodu musí byť prevládajúcim motívom tejto práce naznačenie cesty, ktorou
sa kňaz s pomocou svojich teologických vedomostí získaných v minulosti môže
usilovať dogmaticky formovať celý svoj spôsob konania… Táto rekonštrukcia
sa môže podariť len vtedy, ak kňaz zasvätí svoj život štúdiu prameňov celej
kerygmatickej teológie: to znamená, ak sa bude vzdelávať v škole samého Boha,
ktorý hovorí, ak aj on sám bude hovoriť ako jeho Majster, ak skrátka naše súčasné
kázanie bude živené stále novým poznávaním biblickej, patristickej, liturgickej
tradície a náboženskej literatúry všetkých storočí… Naša potreba je na hlbšej
úrovni ako je čisto praktická nevyhnutnosť: skôr, ako sa pustíme do rekonštrukcie
kázania, musíme sa najprv skutočne zdokonaliť a obnoviť sami seba… Dogma
musí predovšetkým pre nás samých, pre náš vnútorný život, pre našu kňazskú
meditáciu vystihovať tú plnosť a nádheru, bez ktorej by sme nikdy neboli schopní
kázať správnym spôsobom Grékom a barbarom… Je to tá theoria, ktorá je v zmysle
Otcov a zbožnosti prvotnej Cirkvi základom pravého kázania. Stručne povedané,
je to videnie, contuitus simplex, byť uzrozumený a presvedčený veľkosťou a krásou,
súvislosťami dogmatických právd, z čoho pramení schopnosť hovoriť o nich tak,
aby z nášho slova a ešte viac z našej kňazskej osobnosti žiarila pre veriacich
šťastná predtucha slávy Božej milosti.

Vzhľadom na skutočnosť, že kerygmatická teológia je celá v službe cirkevného
ohlasovania, ktoré je účinné len za okolností, že kazateľ – teológ je kerygmou
celkom uchvátený a ňou premenený, je kerygmatická forma teológie vitálne spätá
s intelektuálno-duchovnou formáciou kazateľov, kňazov, hlásateľov, katechétov. Je
teda v úzkom vzťahu s prostredím duchovnej formácie a spirituality, ktorá má byť
v istom zmysle „teologickým životom“ – životom s jasnou teologicko-dogmatickou
„fyziognómiou“. Niektoré myšlienky Rahnerovho diela vyvierajúce z jednotlivých
traktátov dogmatiky, užitočné pre súčasné formačné prostredia si predstavíme,
čím načrtneme tiež význam innsbruckej kerygmatiky a jej aktualizovaného
spracovania pre budúcnosť.

Už pri prvom stretnutí s programovým dielom kerygmatiky – Teológia kázania
– zaujme skutočnosť, že je celá artikulovaná ako „metodologický“ návod pre
študenta teológie, budúceho kňaza – kazateľa. V texte knihy sa síce nachádza
nezanedbateľný objem teologických obsahov – matérie pre kerygmatické kázanie
– avšak ide o matériu, ktorá má byť najprv uchopená „srdcom“. Srdce je – v optike
H. Rahnera inšpirovanej cirkevnými otcami – centrum ľudskej osobnosti: „Srdce

112 ACTA 2/2025



Inauguračná prednáška

je darcom života… je hybným stredom ľudského života… je zdrojom tepla, života a
inteligencie… je sídlom múdrosti.“ Už v prvej kapitole nachádzame konštatovanie:

Charakteristickým znakom pastoračnej práce v uplynulom desaťročí bola
rozšírená povrchnosť; medzi pojmami a tézami, plodmi dlhoročného štúdia, a
priamou pastoračnou činnosťou bola často veľká priepasť… Preto dominantným
motívom tejto práce musí byť: naznačiť spôsob, akým sa kňaz s pomocou
svojich teologických vedomostí, získaných v minulosti, môže usilovať dogmaticky
podložiť celý spôsob svojho pôsobenia.

V kontexte úvah o Zjavení ako koreni kerygmatickej teológie zaznievajú
slová:

Pre kňaza je veľmi dôležité, aby si osvojil živé poznanie tajomnej Božej
skutočnosti, ktorá nám chce hovoriť o sebe; je potrebné, aby bol kňaz uchvátený
a podmanený akoby niečím znepokojujúcim a zároveň blahodarným. Nemenej
dôležité je, aby následne prostredníctvom Svätého písma objavil hlboký zmysel,
prorocké dobrodružstvo svojej služby… Potom sa musí naučiť počúvať prostred-
níctvom intenzívneho štúdia Svätého písma Božiu reč a tú potom nechať zaznieť
vo svete… Z toho istého dôvodu sa musíme počas celého života ponárať do stále
hlbšieho poznávania právd Zjavenia: ani o kúsok nemáme právo uberať z kerygmy,
ani si nemôžeme dovoliť „psychologický“ selektívny výber primeraný dobe…
Zjavenie sa pre kňazov, ktorí ohlasujú slovo, stáva stavbou, mohutnou drámou
a všetky jednotlivé pravdy sa v nich zbiehajú do jedinej, zjednotenej kerygmy:
ohlasovania zbožštenia človeka skrze vtelenie Boha.

V kontexte náuky o Najsvätejšej Trojici zaznievajú nasledujúce slová:
Pred akýmkoľvek kázaním, ktoré má byť, samozrejme, prispôsobené potrebám,

musí byť kňaz – kazateľ úplne preniknutý a ovládnutý krásou, pokojom a intímnou
silou jednotnej vízie Božieho zjavenia, ktorú možno získať len sprostredkovaným
a jednotným poznaním a hlbokým preniknutím do Božej ekonómie, t. j. do jeho
spásonosného plánu… Kázanie musí vychádzať zo spôsobu, akým k nám ráčil
prehovoriť sám Boh. Naša kerygma preto práve tu, kde ide o sladké tajomstvo
Božieho srdca, musí byť ozvenou samotnej Božej kerygmy…Nevyhnutnou úlohou
kňaza je preto oboznámiť sa s touto božskou trojičnou kerygmou… Musí mať
osobitnú citlivosť pre túto tajomnú vášeň trojjediného Boha, aby ľuďom rozprával
tajomstvo svojho Srdca… Znamená to tiež, že kňaz musí predovšetkým preniknúť
do obdivuhodnej jasnosti Ježišovho spôsobu rozprávania o Otcovi a Duchu… To
všetko si vyžaduje, aby sa oboznámil s trojičnou štruktúrou Pavlovej teológie…
Musíme dať väčší dôraz na trojičnú štruktúru v celej ekonómii… Musíme si
uctievať Ducha Svätého tým, že budeme viac kontemplovať Otca prostredníctvom
Syna. Je to preto, že Duch je osobná Láska, v ktorej Otec zahŕňa svoju podstatu
vyjadrenú v Logose… Učenie o Duchu Svätom je nepochybne poéziou, lyrikou

ACTA 2/2025 113



Inauguračná prednáška

Zjavenia… Keďže tretia Osoba v Bohu je Duch, teda dych, inšpirácia, zápal a
extatické jasanie, máme sa stať mystikmi, nadšencami, jasajúcimi, básnikmi,
inšpirovanými, naplnenými triezvou opojenosťou (sobria ebrietas) toho, ktorý je
v Bohu osobnou radosťou. Nemalo by toto všetko vystupovať do popredia v našom
kázaní? Toto kerygmatické jasanie musí byť udržiavané a podložené triezvosťou
pravej teológie, prísnou triezvosťou pravovernej múdrosti, ale zároveň dnes musí
naša kerygma opäť oplývať nadšením inšpirovaným Duchom Svätým, aby si aj
dnes svet myslel, že „sme opojení“.

V kontexte antropologických úvah o stave človeka pred hriechom a o dedičnom
hriechu H. Rahner hovorí:

Učenie o nadprirodzenosti a o prvotnom hriechu musí byť pevne a rázne
zakorenené vo vedomí nás veriacich, a teda aj v našom hlásaní, inak všetko, čo
budeme potom hlásať, zostane v čisto pozemskej sfére… Nášmu kresťanskému
posolstvu by chýbalo srdce, zdroj všetkého elánu a nadšenia, ktoré by nás dokázalo
preniesť ponad tento svet.

V kontexte kristológie čítame:
Toto musí byť hlavný cieľ nášho kristologického kázania: naučiť ich vnímať

Krista ako prostredníka medzi nami a Otcom, priviesť veriacich späť do kontaktu
s touto obdivuhodnou trinitárnou štruktúrou kresťanského Zjavenia, priviesť ich
späť k modlitbe k Otcovi „v mene tvojho svätého služobníka Ježiša“ (Sk 4,30)…
Musíme v nich prebudiť tento teologický zmysel, ktorý vedie k adresovaniu
modlitieb Otcovi skrze Krista v Duchu Svätom.

V kontexte náuky o Cirkvi sa dozvedáme:
Aby smemohli veriacim hlásať podstatu Cirkvi, musíme sami dôkladne poznať

trojičné súvzťažnosti jej vzniku…Zvestovanie Cirkvi je súčasťou eschatologického
puta. Cirkev skutočne patrí k posledným veciam… Musíme ukázať, že Cirkev je
jedna veľká dráma, ktorá sa nezadržateľne blíži k svojmu koncu a k svojej katarzii…
dráma spiritualizácie, ktorá v skutočnosti spočíva v rozlišovaní, v obrovskom
zápase medzi svetlom a tmou.

V súvislosti s náukou o posledných veciach H. Rahner učí:
Kresťanstvo je útechou, jeho prvoradou úlohou nie je riešiť sociálne problémy,

alebo skôr: Cirkev je jedinou silou na zemi, ktorá vie takéto problémy riešiť,
pretože ako jediná má odvahu hlásať, že zostávajú definitívne neriešiteľné. S naším
kresťanstvom sociálneho pokroku nakoniec redukujeme náš predpoklad na
rozmery jednoduchého pokusu o dočasné a pozemské riešenie, ochudobňujeme
konečný zmysel ľudského života… Kresťanstvo je útecha a nikdy nie je prípustné,
aby sme túto útechu hanebne zamlčiavali, ale naopak, musíme ju otvorene
vykričať… A dokonca aj ten najvyspelejší spoločenský život tu dole by bol vždy

114 ACTA 2/2025



Inauguračná prednáška

bezprecedentnou a krutou absurditou bez svojho výlučného zmyslu a orientácie:
telosu, eschatonu.

V súvislosti s náukou o sviatostiach je teológ zaviazaný k nasledovnému:
Kerygmatickým cieľom nášho sviatostného kázania je: vtlačiť veriacim ve-

domie takmer hypostatickej jednoty viditeľného znaku a neviditeľnej milosti…
formovať to, čo by sme mohli nazvať askézou a sviatostnou mystikou… Svia-
tostná askéza: učiť prostredníctvom nášho kázania chápať pokoru viditeľnosti
ako pokračovanie corpus humilitatis, s ktorou tu putuje Kristus a Cirkev; učiť
pokorné prijímanie milosti z ľudských rúk a v jednoduchosti vonkajších znakov…
Sviatostná mystika: sprístupniť veriacim (a predovšetkým sebe samým) vzácnu
a tajomnú intimitu tohto vskutku božského majstrovského diela summus rerum
omnium artifex v celej jeho symbolickej sile, a tak odhaliť zmyslom ducha poéziu
svätých sviatostí, spočívajúcu v krajnom ponížení sa neviditeľného cez vtelenie
do sviatostí.

Na záver nášho panoramatického prehľadu je vhodné použiť formuláciu sa-
motného H. Rahnera: „Ešte by bolo treba veľa povedať najmä o spôsobe predstavenia
posledných vecí, neba a pekla, videnia Boha a súdu“, dodajme tiež vzkriesenia tela,
alebo i sviatostí jednotlivo. O všetkých tajomstvách dogmatických právd platí, že
majú byť najskôr vnútorne zakúsené, aby mohli byť odovzdávané, v zmysle tézy:
„Prius corde quam corpore“; že všetky dogmatické pravdy by sa mali stať pokrmom
pre duchovný život kňaza, kazateľa, učiteľa náboženstva alebo katechistu. V tom
sa skrýva cieľ mojej dogmatickej školy, ktorú sa snažím ponúkať študentom pri
prednáškach na teologickej fakulte, filozofickej fakulte nášho ústavu (bývalej
katedry náboženských štúdií ) alebo pri mnohorakých formačných stretnutiach.
Majúc pred očami metodologické i obsahové parametre kerygmatickej teológie –
tak ako sme si ich predstavili – sa v nasledujúcej časti pokúsim stručne predstaviť
vlastnú teologickú školu ako teológiu, ktorá parametre kerygmatiky recipovala a
zároveň ich rozvinula. Zameriam sa pritom na oblasti, ktoré osobne považujem
za ťažiskové, za najširšie spracované i za najviac citované.

Z doposiaľ povedaného vyplýva, že bezprostredným adresátom kerygmaticky
spracovanej teológie je kňaz – ohlasovateľ, avšak sekundárne je ním každý
človek, ktorému je určená radostná zvesť. Z tohto dôvodu je aj moja publikačná
teologická produkcia (prednášky, články, monografie, učebné texty) koncipovaná
tak, aby v čo najväčšej miere mohla pôsobiť evanjelizačne a duchovno-formačne
na poslucháča; aby bola naplnená duchovno-teologickou skúsenosťou – nielen
osobnou, ale primárne ekleziálnou – a mohla tak byť primeraným prostriedkom
jej odovzdávania. Formačné a evanjelizačné zacielenie mojej teologickej školy si
vyžadovalo zamerať zvláštnu pozornosť na poslucháča – adresáta teologického
ohlasovania, ktorého mentalita je formovaná nielen ekleziálne, ale rovnako

ACTA 2/2025 115



Inauguračná prednáška

prevládajúcou kultúrnou klímou – postmodernou. Spomínané úsilie o priblíženie
sa konkrétnemu poslucháčovi – epifenoménu svojej doby – je motivované
presvedčením, že aj „moderna a postmoderna sú kairos pre Božie zjavenie a
jeho prítomnosť, že ani stredovek nebol bližšie k Bohu a Kristovi ako moderna“.
Podobná otvorenosť teológie voči prevládajúcej kultúre je vlastná aj innsbruckej
kerygmatike a je motivovaná podobou vzťahu medzi kresťanstvom a helénskou
kultúrou. V diele Grécke mýty v kresťanskej interpretácii (1957) Hugo Rahner
tento nejednoznačný vzťah opisuje prostredníctvom kľúčových termínov dogmy
Chalcedonského koncilu (451) „nezmiešané a nerozdielne“.

Ak hľadáme nejaké výstižné grécke slovo, ktoré by nám umožnilo vyjadriť
hlboký vzťah medzi kresťanským tajomstvom a starovekom, navrhujem použiť
kristologickú formuláciu Chalcedónskeho koncilu: nezmiešané, ale nerozdielne.
Aj v našom probléme je vhodné držať sa takpovediac niekde uprostred medzi
božským a ľudským, medzi príliš ľudskou zmiešaninou chápanou ako genetická
alebo ideálna závislosť a neľudským oddelením, akoby podstata kresťanstva bola
vo všetkom, čo je relevantné, entitou absolútne nekompatibilnou s akýmkoľvek
ľudským dielom.

Zásadne pozitívny postoj Cirkvi k štátu, k spoločnosti a k prevládajúcej
kultúre je – napriek faktu, že tento vzťah bol dejinne zaťažený mučeníctvom
kresťanov – výrazom teologickej podstaty Cirkvi. Ona zakladá otvorenosť Cirkvi
a jej ohlasovania implikujúceho teologické premýšľanie – voči každej kultúre,
ako dokazuje H. Rahner v diele Cirkev a politická štruktúra v ranom kresťanstve
(1961).

Cirkev od samého začiatku uznávala v štáte Bohom ustanovenú formu
ľudského spoločenského života a odovzdávala sa do jeho rúk s dôverou, ktorá
sa nikdy nemala rozplynúť. „Srdečná“ spolupráca so štátom, ktorá je vyjadrená
slovom „konkordát“, je súčasťou jej podstaty, pretože Cirkev a štát v konečnom
dôsledku vychádzajú z Božieho srdca.

Podobná „spásna“ otvorenosť stojí za viacerými vedeckými počinmi inter-
disciplinárneho rázu, v ktorých sa osobne alebo tímovo zameriavam na výskum
vzťahu medzi kerygmatickým ohlasovaním (evanjelizáciou) a postmodernou
mentalitou, hĺbkovo analyzujúc jej ťažiskové paradigmy a jej dopad na oblasť
religiozity. Vo výskume sa snažím recipovať aktuálne výzvy Magistéria, ktoré
prináša posledný dokument o univerzitách a cirkevných fakultách Veritatis
Gaudium (2018):

Pre naplnenie spásneho poslania Cirkvi totiž nestačí „snaha ohlasovateľov
evanjelia priblížiť sa k jednotlivým ľuďom“, ale „evanjelium má byť ohlasované
aj kultúram v ich celku“. Cirkevné štúdiá sa preto nemôžu obmedzovať len na
odovzdávanie poznatkov, kompetencií a skúseností mužom a ženám dnešnej

116 ACTA 2/2025



Inauguračná prednáška

doby, túžiacim po rozvoji svojich kresťanských vedomostí, ale musia sa ujať aj
naliehavej úlohy vypracovať intelektuálne nástroje, ktoré bude možné ponúknuť
ako paradigmy konania a myslenia, užitočné pre ohlasovanie evanjelia vo
svete poznačenom eticko-náboženským pluralizmom… Vždy to tak bolo i bude!
Kresťansky inšpirovaná teológia a kultúra boli schopné plniť svoje vznešené
poslanie vtedy, keď dokázali smelo a verne ísť až na hranicu. „Otázky nášho ľudu,
jeho námahy, jeho boje, jeho sny, jeho zápasy, jeho starosti majú hermeneutickú
hodnotu, ktorú nesmieme ignorovať, ak chceme brať vážne princíp vtelenia. Jeho
otázky vedú k tomu, že si aj my kladieme otázky; jeho problémy sú pre nás výzvou.
To všetko nám pomáha hlbšie pochopiť tajomstvo Božieho slova: Slova, ktoré sa
dožaduje toho, aby sa viedol dialóg a vytváralo spoločenstvo“… Pred našimi očami
sa dnes vynára „veľká kultúrna, duchovná a výchovná výzva, ktorej súčasťou
budú dlhé procesy regenerácie“, týkajúce sa aj cirkevných univerzít a fakúlt.

Spomínané výskumno-vedecké aktivity, ktoré ideovo korešpondujú so za-
hraničnými teologickými pracoviskami skúmajúcimi vzťah medzi kresťanskou
kerygmou a citovými väzbami (Il kerygma cristiano e i legami affettivi) boli pod-
niknuté v rámci vedeckého projektu APVV Perspektívy vývoja súčasnej religiozity
na Slovensku. Jeho cieľom bol výskum nových trendov v religiozite, predovšetkým
fenoménu zážitku a významu emócií v náboženskom prežívaní mladých ľudí
s ohľadomnamožnosti krygmatického ohlasovania. Dôležitým výstupomprojektu
je poznanie, že náboženská skúsenosť je istá „synestetická udalosť“, ktorá nie je
skutočnosť jednostranne emocionálna, ale rovnako i intelektuálna, čiže udalosť
zasahujúca ľudské jadro, pre ktoré patristika i kerygmatika používa označenie
„srdce“:

Napriek tomu, že na skúsenosti, ktorá je istou synestetickou udalosťou a
ktorú tvorí jemný dotyk, zrak, sluch, intuícia, sa zakladá kresťanstvo… tento
počiatočný dotyk nie je možné fixovať a ovládnuť, pretože by išlo o fixovanie
prítomnosti Iného, ktorý je neuchopiteľný, podobne ako vzkriesený Kristus na
ceste do Emauz. Z uvedeného vyplýva, že náboženská skúsenosť je významovo
veľmi bohatý jav, že ide o viac ako len o emocionálnosť, iracionálnosť či materiálnu
skúsenosť (uzdravenie, cítenie prítomnosti Ducha); má viacero štrukturálnych
prvkov, ktoré kodifikuje „kánonická“ (biblicky dosvedčená) skúsenosť. Takáto
autentická duchovná skúsenosť je dejinno-spásna, kristologická, ekleziologická,
sviatostná, liturgická, mystická (cez životy svätých a vplyv ich charizmy), má
fundamentálnu podobu milosti (je nevynútiteľná, pochádzajúca zo slobodnej
iniciatívy Boha). Okrem toho pravá skúsenosť sa dotýka celého človeka (nielen
citu, ale aj intelektu a vôle), je celistvá, ukončená a zároveň otvorená čisteniu,
rozvoju, reflexii. Skúsenosť je graduálna a dejinná v závislosti od fázy duchovnej
cesty, na ktorej sa jednotlivec nachádza (fáza očisťujúca, zrejúca, zjednocujúca),

ACTA 2/2025 117



Inauguračná prednáška

a má rôzne podoby (útecha, suchopárnosť). Takáto skúsenosť sa komunikuje,
resp. odovzdáva rozmanitými cestami: liturgiou, sviatosťami, cirkevným spolo-
čenstvom, svedectvom, výchovou, slovom, životom, láskou, charitou, umením,
hraničnými situáciami.

Z výstupov projektu ďalej vyplýva, že kerygmatické ohlasovanie (evanjelizá-
cia) má byť zamerané na celého človeka, vrátane jeho vôľovej a rozumovej zložky
(čo prináleží teológii ako fides quaerens intellectum), nielen na zložku afektívnu.
Zároveň náš projektový tím dospel ku konštatovaniu, že emócie, hoci majú svoje
významné miesto v ohlasovaní a jeho akceptácii, nemajú byť jeho definitívnym
cieľom:

Dnešná spoločnosť je spoločnosťou, kde dominuje estetické pred etickým a
racionálnym. Táto zmena v hierarchii hodnotiacich procesov smeruje k tomu,
že emócia a zážitok sa stávajú cieľom konania človeka, ide o akúsi novú formu
hedonizmu, ktorá preniká aj do spirituality. Z hľadiska kognitívneho by zážitok
a emócia mali predstavovať medzistupeň k osvojeniu nejakého správania alebo
získania zručnosti pri riešení konkrétneho problému alebo dilemy. Ak však zážitok
a emócia sú sami o sebe cieľom, potom je cieľom iba získanie ďalšieho zážitku
a vyvolanie ďalšej emócie. Jedinec potrebuje emocionalitu ako súčasť svojho
procesu poznávania. V prípade, že dominuje iba jedna zložka, vzniká riziko, že sa
vyprázdni obsah alebo sa stratí osobný vzťah k významu. Efektom spirituálneho
zážitku by malo byť vnútorné obrátenie, alebo aspoň vzbudenie odhodlania pre
zmenu života, prípadne odhodlanie vytrvať v konaní dobra, vytrvať v duchovnom
nastavení, ktoré nie je závislé od toho, či je človek momentálne veselý alebo
smutný. Autor týmto nechce tvrdiť, žeby zážitok a emócia nemali patriť do
spirituality a do osobného prežívania vzťahu s Transcendentnom. Chce však
podotknúť, že efekt emocionálneho prežívania by mal byť aj efekt v podobe
motivácie k vytrvalosti v duchovnom živote. V prípade, že sa emócia a zážitok
stanú jediným cieľom, strácajú svoj spirituálny rozmer a stávajú sa buď nástrojom
na uspokojovanie potreby stále nových zážitkov alebo sa stanú nástrojom pre
manipuláciu.

Téma vzťahu kerygmy a ľudskej emocionality stojí v pozadí aj ďalších mojich
vedeckých prác, zvlášť tých, ktoré si spolu s Cirkvou na koncile všímajú najbytost-
nejšiu ľudskú emóciu – strach spojený so smrťou, ktorý však prekonáva „inštinkt
srdca“ nesúci v sebe „zárodok večnosti“ (por. GS 18). Ten nesie známky otvorenosti
pre radostnú zvesť o premožení smrti cez Kristove zmŕtvychvstanie. Sprievodcom
a kerygmatickým inšpirátorom vo vedeckom bádaní mi bol konvertita, lekár a
spisovateľ Pavol Strauss (1912 – 1994). V jeho diele sa snúbi filozofia, teológia,
spiritualita, medicína i psychológia. Séria vzniknutých štúdií opierajúcich sa
o autorove literárne dedičstvo má spoločného menovateľa: utrpenie, nemoc,

118 ACTA 2/2025



Inauguračná prednáška

umieranie, smrť, život ako via crucis, duchovné sprevádzanie trpiacich v optike
kresťansky formulovaného svetonázoru, ktorý je zásadne optimistický: „Daj,
Pane, svojim chorým silu optimizmu a nádeje. Nech prijímajú svoju chorobu ako
proces zušľachťujúci telo i ducha, z ktorého majú vyjsť iní, obnovení, na vyššom
stupni vlastného bytia a poznania. Choroba je cesta k zdraviu a žiada si aktivitu
nášho vnútra“. Bohaté skúsenosti autora – lekára, ale rovnako tiež rozsiahle
filozofické a teologické poznanie, poskytujú bohatý materiál pre formulovanie
kerygmaticko-teologických uzáverov o Bohu, o Kristovi, o spáse, o Cirkvi, o Panne
Márii, o milosti, o sviatostiach, o posledných veciach, ktoré súznejú s „inštinktom
srdca“ skúšaného človeka. a preto môžu predstavovať autentickú radostnú zvesť:

Strauss, ktorý dospel do štádia uchopenia života a umierania cez prizmu
Absolútna, sa snaží, aby o jemu zverených umierajúcich neplatilo „prídeš, zanecháš
za sebou menšiu alebo väčšiu kôpku činov alebo výkonov, a odídeš“. Ide mu o to,
aby umierajúci pochopili, že odpoveď na otázky Odkiaľ? Kam? Prečo? Načo? –
nie sú zbytočné reči, ani škoda času. Preto sa snaží zaostriť na tajomstvo života a
ukázať, že umieranie „nábožného človeka“, ktorého vystihuje „túžba preniknúť
do tajomstiev bytia“, túžba „po letoch duchovným svetom“ a pre ktorého smrť
nie je „večným symbolom ukončenia“, ale „bránou do niečoho nového“, má
potenciál byť ako „najkrajší pozdrav jari“. Postoj pokoja zoči-voči smrti, ktorý je
výrazom sceleného a integrovaného ľudského bytia prostredníctvom včlenenia
sa do večnej jednoty – Boha, má byť výbavou tých, ktorí sú profesionálnou a
ľudskou oporou umierajúcich pri „prvých trasľavých krokoch po klzkých úbočiach
Večna“. Silu pokoja totiž „možno preniesť i na tých, ktorí sa nevedia zmieriť so
svojou konečnosťou“. Títo „asistenti smrti“ majú úlohu „ukázať ako žiť, ako
trpieť, ako umierať“, čo je veľká výzva. Choroba je jedna z muzikálnych variácií
života, ktorý ako „polyfonická skladba“ má rozličné motívy a témy, pričom si
uchováva „základné ladenie“, či „plán“. Jej úlohou je „zariadiť niečo nové v nás
a z nás“. Preto Straussovi nie je cudzie písať dokonca „O šťastí z choroby“,
v závislosti od toho, ktorú odpoveď z rozsiahlej palety duševných reakcií si chorý
človek vyberie. Na tejto palete je možné nájsť vnímanie nemoci ako „oklieštenie
vnútorného priestoru“, ktoré plodí rezignáciu, ale sú možné aj reakcie vyspelejšie,
zvnútornenejšie, uvedomelejšie, čiže prijatie nemoci nie ako geneticky do človeka
vloženej nevyhnutnosti, ale ako prostriedku vlastného vývinu, ako prostriedku
tvorby vlastných možností a budúcnosti, ako cestu k realizácii toho, „akého si ma
Boh rozplánoval“.

Publikačné výstupy zamerané na afektívnu zložku dnešného človeka, ktorého
emočné prežívanie osciluje medzi „radosťami a nádejami“, ale najmä „žalosťami a
úzkosťami“ (por. GS 1) z tajomstva smrti – sú prínosom aj pre oblasť psychológie. Je
vhodné pripomenúť, že interdisciplinárne vykročenie do oblasti psychologických

ACTA 2/2025 119



Inauguračná prednáška

vied je vlastné kerygmatickej teológii. Moja teologická škola potvrdzuje užitočnosť
podobného interdisciplinárneho prístupu, čím si teológia uchováva svoj základný
kerygmatický rys – otvorenosť voči adresátovi.

Obsah mojej teologickej školy, ktorá pokrýva podstatnú časť traktátov
dogmatiky, sa podobne ako v časoch kerygmatického hnutia, sýti z klasických
teologických miest (loci theologici), osobitým spôsobom z tých, ktoré sú kerygma-
ticky inšpiratívne: Sväté písmo vo svojej jednoduchosti, pojmovo jasná patristická
teológia, koncepčne zreteľná scholastika, liturgia, diela veľkých mystikov, i poznat-
ky moderných vied. V súvislosti s obsahovými prameňmi teológie považujem za
vhodné pripomenúť, že navrhujem – ako teologické „nóvum“ – pozerať na osobu
Panny Márie ako na „celkom mimoriadne“ (por. LG 61) teologické miesto. Inými
slovami, vidieť Máriu ako „mikrodejiny spásy“, „fragment, ktorý reprodukuje
celok“, „ikonu celého kresťanského tajomstva“, „syntézu zjavení v Božom ľude“,
„diamant odzrkadľujúci základné pravdy viery“, ako Speculum Trinitatis, Icona
Trinitatis či Triclinium Trinitatis. Podobný metodologický prístup k Zjaveniu,
ktorého korene siahajú do dôb patristiky, jedinečným spôsobom uchopil práve
Hugo Rahner. On – a po ňom tiež II. vatikánsky koncil – navrhuje „vidieť Máriu
v Cirkvi a Cirkev v Márii, lebo tajomstvá našej viery súvisia… Len vtedy, keď znovu
zostúpime do hĺbok týchto tajomstiev, budeme si môcť radostnejšie uvedomiť, čo je
naše vlastné omilostenie, náš duchovný život“. Rád pripomínam, že ide o metódu,
ktorá nachádza odozvu aj v prostredí našej fakulty:

Ako môže duša uvidieť to, čo je dokonalé? Tak, ako zvyčajne: pohľadom na
nejaký osvietený predmet možno zistiť, že už vyšlo slnko. Lebo hľadieť priamo
do slnka sa nedá. Ale aj ľudia s chorými očami sú schopní vidieť stenu zaliatu
slnečným jasom; alebo vrch, či strom, či niečo podobné. A tak sa nám pred
oči stavia Mária, aby si pri pohľade na ňu náš duchovný zrak privykol na jas
Božej veleby a aby sme raz mohli byť takí ako Bernard: orol, ktorý hľadí rovno do
slnka… Preto vás teraz pozývam zahľadieť sa do Márie, a to v pravom zmysle slova:
zamilovať si ju, pretože ona ako dokonalé zrkadlo odráža pravý jas Božieho svetla.
Skúmajte Máriu a nájdete dokonalý obraz toho, čo potrebujete pre pozemské
putovanie, aby ste raz mohli s vycvičeným zrakom pozrieť priamo do nebeského
svetla a nazerať na žiaru absolútnej Pravdy (veritatis splendor ).

V súvislosti s teologickými miestami (loci theologici) a zároveň s úlohou
teológie reagovať na súčasné „radosti a nádeje, úzkosti a žiale“ (GS 1), bolo nutné
obsah teologického vyučovania koordinovať s konkrétnym človekom dneška. Živý
človek, jeho príbeh, jeho skúsenosti a jeho ideový svet, je totiž správne chápať
ako isté „nové teologické miesto“, ako existenciálne svedectvo o Bohu. Preto spolu
s konzultáciou teologických miest a súbežným štúdiom adresáta kerygmatickej
teológie sa naša pozornosť zameriavala na formulovanie dogmaticko-teologických

120 ACTA 2/2025



Inauguračná prednáška

obsahov korelujúcich s postmoderným človekom. Z viacerých výskumov súčasnej
religiozity – išlo o medziodborové a medzinárodné výskumy – sa začala vynárať
istá „tvár“ Boha, človeka, i Cirkvi, ktorej je dnešný človek otvorený a ktorá by
bola odpoveďou na jeho vedomé i neuvedomelé očakávania – na jeho vnútorný
smäd. Bolo preto správne sa témou Boha v povedomí našej generácie zaoberať
a následne ju integrovať do kerygmatického spracovania dogmatickej teológie.
Záver jedného z výskumov bol formulovaný nasledovnými jasnými slovami:

Ľudská bezmocnosť by nás mala viesť k súcitnému a priateľskému postoju…
Mali by sme súhlasiť s tvrdením, že ľudská bolesť niekedy doslova „poslúžila“, to
znamená, že sa stala zmyslom a hodnotou vyšších cieľov, ktoré presahujú fyzický
svet v lesku eschatologickej nesmrteľnosti, ako nás učí kresťanský svetonázor…
Obraz Boha a vzťah k Bohu sú ústrednými aspektmi religiozity. Tieto aspekty
súvisia s ľudským správaním, myslením, emóciami a postojmi. Boh môže byť
postavou vzťahovej väzby, pretože Boh poskytuje jednotlivcom pocit istoty a
bezpečia („bezpečnú základňu“ v zmysle teórie pripútanosti) a „bezpečný prístav“,
keď čelia hrozbám potenciálneho poškodenia… V súlade s tým sa v štúdiách zistilo,
že viera v to, že človek má bezpečnú vzťahovú väzbu k Bohu, má blahodarný
vplyv na jeho duševné zdravie vrátane psychiatrických symptómov. Naopak,
presvedčenie o narušenom vzťahu k Bohu má súvis so zhoršeným duševným
zdravím vrátane psychiatrických symptómov.

Vychádzajúc z realizovaných výskumov je správne tvrdiť, že aktuálna doba
nás zaväzuje vrátiť sa k „štýlu“ Boha, ktorým je blízkosť, spolucítenie a nežnosť
a ktorý sa prejavuje slovami, prítomnosťou, putami priateľstva, neoddeľovať
sa od života konkrétnych ľudí, pretože je nevyhnutné, aby sa niekto postaral
o krehkosti a biedy našich čias, aby tak zahojil rany a uzdravil zronené srdcia
Božím balzamom. Z výskumov ďalej vyplýva, že v našom novom – kerygmatickom
spracovaní teológie (v celej šírke traktátov) je s ohľadom na adresáta ohlasovania
potrebné hovoriť novým teologickým jazykom. Konkrétne to znamená hovoriť
o Bohu jednom a trojjedinom v perspektíve kenózy, milosrdenstva, vzájomnosti,
vzťahovosti, participácie, perichorézy – ako navrhuje súčasná teológia zastúpená
E. Salmannom.

Na tomto skutočne záleží. Od Luthera a Hegela – a to je v teológii spoločný
názor – sa Boh prejavuje anonymne, už nie akomocný, všemohúci, všemocnýOtec,
ktorý vstupuje do diania, už nie ako centrálna perspektíva, ale ako trojičná udalosť:
chudobný, slabý, ako žobrák, trojičný, teda ako štruktúra, multiperspektíva, ako
vzájomný dar… Človek teraz – na konci moderny – azda po prvýkrát objavuje
v takejto rýdzosti mnohé autentické stopy kresťanského poňatia Boha. Po prvý
raz sa – spolu s Hegelom – Trojica, zjavenie, chudoba Boha, zjavenie Boha na
kríži stávajú stredobodom reflexie a dejín. Pre toto všetko zatiaľ neexistuje žiadna

ACTA 2/2025 121



Inauguračná prednáška

forma cirkevného zobrazenia. Ešte nevieme, ako sa to môže nejako manifestovať
na spoločenskej úrovni a na úrovni elementárnej existencie. Svätci, ktorí sa tešia
veľkej popularite ako František, sú v tomto smere ako „majáky“. Ako by sa mal
zviditeľniť kresťanský Boh, už nie pohanský Boh, už nie Zeus, ale kresťanský
Boh, ktorý v sebe nesie materinskú, otcovskú, synovskú, rozumnú a ústretovú
podstatu? Možno aj odtiaľ by bolo možné dosiahnuť ekumenický konsenzus.

Pre podobné znázornenie Boha ponúka kerygmatická teológia veľa inšpirácií.
Hovorí o Bohu ako o Deus ludens; o Duchu Svätom ako o nadšení, inšpirácii,
zápale a extatickej radosti; o Kristovi ako o Božom Synovi s milujúcim ľudským
srdcom plným vášne k Otcovi, ktorá je „ľudskou odozvou vášne lásky, ktorú si
večnosť vymieňa v lone Otca prostredníctvom Ducha“; ako o uzdravení duše,
či o putujúcom Odyseovi vlastniacom Moly – Hermovu bylinu, ktorá lieči dušu,
alebo ako o zázračnom koreni mandragory – o večnom koreni človeka; o Božej
milosti ako o tajomnom zrodení a prebývaní Krista v srdci pokrstených veriacich;
o Cirkvi ako o skutočnosti ukrytej za závojom komplexu symbolov a obrazov kde
patria: veľké tajomstvo – sviatosť, matka, nový raj, mystická matka, žena pod
krížom, nebo na zemi, učiteľka ľudí, plačúca panna, Zuzana uprostred vlkov, luna,
drevená loď, Petrova loďka, Noemova archa…; o človeku ako o autentickom homo
ludens, ktorý je „pokojný aj vážny, s úsmevom aj so slzami… pohybuje sa medzi
láskou k svetu a útekom od sveta, medzi objatím a odstupom… vie zladiť úsmev a
trpezlivosť… človek stojaci v strede medzi nebom a zemou, pravý gnostik, kresťan,
dokáže uchopiť celý svoj život a každú udalosť vo svete ako jedno veľké divadlo, bez
toho, aby upadol do bolesti alebo úzkosti sveta“; o Panne Márii ako Bohorodičke a
Matke veriacich, ktorá plodí Boží život v človeku a spolupracuje na jeho spáse;
o posledných veciach ako o premenenom živote, ktorý symbolizuje vŕbová
ratolesť zavesená pri bráne od posmrtného života, a zároveň o eschatologických
veciach ako o úteche a zároveň kreatívnom impulze pre kresťanskú angažovanosť:
„Hlásajte opäť eschatológiu v zdravom duchu cirkevného učenia a uvidíte usilovných
a horlivých kresťanov, neohrozených a štedrých, ktorí sa púšťajú do práce na poli
tohto sveta“.

V podobnom kľúči a podobným jazykom – vyvierajúcim zo srdca kerygmy
Cirkvi – je spracovaná podstatná časť mojich prednášok i publikačných výstupov,
zvlášť z ekleziológie, mariológie a sviatostnej teológie. Keďže za typické miesto
syntézy teologických obsahov formulovaných v interakcii s mentalitou súčasného
človeka považujem práve teológiu sviatostí – jej v ostatných rokoch venujem naj-
viac pedagogickej a vedeckej pozornosti – ako reprezentatívny príklad aplikácie
obsahov kerygmatickej teológie do mojej školy a ich aktualizačného rozvinutia,
uvediem výsek z textu nedávnej štúdie. V nej, majúc na zreteli krízu sviatostného
života, a zároveň duchovný profil postmoderného človeka, teologicky načrtávam

122 ACTA 2/2025



Inauguračná prednáška

možnosti oživenia sviatostnej praxe. Ide teda o teológiu sviatostí bytostne spojenú
s praxou.

Ak súčasnú mentalitu stále charakterizuje spojenie homo faber (so všetkým,
čo tento termín označuje, teda najmä človeka so zakrpatenou schopnosťou vnímať
svet v symbolicko-sviatostnej dimenzii, resp. chápať ho iba ako materiál, ktorý
treba spracovať) a zároveň tendencia človeka „vybrať si tak, že si nevyberie“
(existenciálna rezignácia na hľadanie pevných bodov a uzavretie sa vo väzení
subjektívnosti, apatie, rezignácie, pasivity), potom sa ako riešenie pre Cirkev
v postmoderne javí znovupredstavenie Ježišovho štýlu života. Ten azda najviac
charakterizuje prax „dotyku ľudských zmyslov“; vďaka nej sa môže udiať prechod
„od zmyslov k zmyslu“. A hoci ide o dotyk, ktorý dnes – podobne ako v Ježišových
časoch – majú kresťania uskutočňovať mimo liturgického priestoru, v akcii, čiže
„na ulici“, predsa je správne chápať ho v esenciálnej spojitosti so sprítomňujúcim
sa slávením prorocko-solidárnych gest vo sviatostnej liturgii, a to ako ich etické
rozšírenie… Rovnako je správne spájať so sviatostnou liturgiou aj odpoveď na
otázku, „čím by bolo kresťanstvo, keby bolo schopné podnietiť oblasť zmyslov,
citov a túžob, ktoré sa v postmoderne zdajú byť miestami Božej neprítomnosti“.
Veď sviatostná teológia od svojho klasického obdobia až doteraz správne in-
terpretuje sviatosti ako istý druh Božieho dotyku človeka v jeho slabostiach,
zraneniach alebo existenciálnych neistotách (sv. Tomáš, J. Ratzinger). Tento
milostivý sviatostno-liturgický dotyk nachádza naplnenie v ortopraxi, ktorá má
etickú fyziognómiu gest Ježišovho štýlu – prejavuje sa v súcitnom Božom dotyku
človeka, ktorý potrebuje spravodlivosť, nádej, súcit, odpustenie, povzbudenie,
prijatie, hmotnú pomoc…: „Pred liturgickou udalosťou, počas nej i po nej… sa
veriaci aktívne usilujú, aby do osobnej spirituality integrovali, a tak v svojom
prostredí podporovali etickú hodnotu, ako ju vyjadruje špecifické prorocké
konanie Krista, sprítomnené a znázornené v krste (spravodlivosť), birmovaní
(nádej), zmierení (pokoj), pomazaní chorých (súcit), Eucharistii (sebadarovanie),
kňazstve (služba), manželstve (vernosť).“

„A mám dvoch synov… Ale všetko a všetkých by som chcel preniknúť láskou ku
Kristovi, perspektívou na Krista, láskou k svetu pre Neho a cez Neho, až po tušenie
Jeho príchodu k Poslednému súdu. On, začiatok i koniec.“

Po retrospektíve je namieste načrtnutie perspektívy – v zmysle otázky formu-
lovanej Pavlom Straussom: „Je retrospektíva perspektívou?“ Budúcnosť akejkoľvek
vedeckej školy je vitálnymi vláknami spojená s jej žiakmi. Základnémetodologické
a obsahové body kerygmatiky sú rozpoznateľné vo vedeckých výstupoch už
ukončených doktorandov, ako i v štruktúrach licenciátnych a dizertačných prác,
ktoré sú v procese tvorby. Tieto hovoria o trinitárnej a kristologickej forme
kresťanskej proexistencie a o sebadarovaní ako o ideáli definujúcom zrelého

ACTA 2/2025 123



Inauguračná prednáška

človeka – kresťana; o rodinnom prostredí – domácej Cirkvi – ako o primárnom
mieste harmonickej a komplexnej ľudskej formácie v jej afektívnej, intelektuálnej
i náboženskej dimenzii a to na pozadí známych ekleziologických modelov;
o „redukovanom človeku“ a možnosti jeho spásy v optike antropologických a
soteriologických úvah Pavla Straussa; o fenoméne náboženskej skúsenosti, jej
štrukturálnej povahe v spojitosti s kerygmatickým ohlasovaním; o synodalite a
komunikatívnej Cirkvi ako o možnej hlavnej perspektíve pre formulovanie ekle-
ziologického traktátu. Ďalšie perspektívy sú spojené s niektorými pripravovanými
projektmi. V súčasnosti ide o projekt VEGA zameraný na osobnosť a dielo J. Ch.
Korca, s názvom: „Vízia západného kresťanstva v podmienkach svetonázorových
konfrontácií v živote a myslení Jána Ch. Korca. Relektúra biografie a spisovateľskej
tvorby v perspektíve ekleziálneho proroctva (profécie)“. S projektom je spojený
tiež výskum v prostredí zahraničných Slovákov, ktorého príprava je v týchto
dňoch úspešne ukončená. V neposlednom rade stoja pred mojou teologickou
školou výzvy publikačného rázu. Ide o dokončenie vysokoškolskej učebnice
zo všeobecnej náuky o sviatostiach; o spracovanie výsledkov pripravovaných
výskumov a ich publikovanie vo významných zahraničných periodikách; v dlho-
dobejšom horizonte pôjde o spracovanie tých traktátov dogmatiky, ktoré na svoju
reformuláciu v kerygmatickom kľúči ešte čakajú: teológia stvorenia, soteriológia,
náuka o milosti, špeciálna teológia sviatostí, eschatológia. Nemalou výzvou je tiež
relektúra diel kolegov z teologickej a filozofickej fakulty, v snahe o identifikáciu a
zapracovanie všetkého metodologicky i obsahovo inšpiratívneho do komplexu
kerygmatickej dogmatiky – ako som naznačil vyššie. Vzájomne totiž tvoríme
„systém recipročnej komplementárnosti, v ktorom sa vzájomne podporujeme“. V nie
poslednom rade je mojou osobnou perspektívou byť v bezprostrednom kontakte
s poslucháčmi, v snahe napĺňať ciele zadefinované v projekte kerygmatickej
teológie, a tým v praxi verifikovať tézu o jej trvalej aktuálnosti, či prorockom ráze
– čo potvrdzuje tiež pápež František:

Prvým a trvalým kritériom (na obnovu cirkevných štúdií) je predovšetkým
kontemplácia a duchovné, rozumové a existenciálne uvedenie do srdca kerygmy,
teda stále novej a fascinujúcej radostnej zvesti Ježišovho evanjelia, „ktorá sa stále
viac a lepšie utužuje“ v živote Cirkvi a ľudstva.

„Kaleidoskop je prístroj, ktorý tvorí obrazy len pomocou pozorovateľovho spo-
luúčinkovania, pomocou jeho viac alebo menej básnického domýšľania. Dakedy
môžu z prostej videnej mozaiky vzniknúť pohľady takmer neuveriteľných možností
a radostí.“

Vyfarbovanie „bielych miest“ na obraze mojej teologickej školy si dovolím
uzavrieť slovami Pavla Straussa: „A toto je naša stála veľkonočná perspektíva.“Autor
súčasne dodáva: „My bojujeme proti smrti…, ktorá otriasa súčasne dejinami a z ktorej

124 ACTA 2/2025



Inauguračná prednáška

východiskom je iba večné jarné slnko – Kristus.“ Tieto slová nás opäť upriamujú na
dogmu o konci Máriinho života a o jej nanebovzatí. Tentokrát by som rád vizuálne
znázornenie Nanebovzatej spojil s ďalším typom umeleckého stvárnenia tejto
mariánskej dogmy – s umením olfaktorickým. Ide o dielo známeho talianskeho
umelca Filippa Sorcinelliho, ktorý pred časom uviedol na trh parfém s názovom
„Rosa Nigra“. V opise svojej vonnej kreácie uvádza: „Nigra sum, sed formosa –
Ja čierna som, no pekná jednako“ (Pies 1,5). Panna Mária vystupujúca s telom aj
dušou do neba: všetky zložky, ktoré vôňu tvoria, evokujú ružu, ktorá v skutočnosti
nie je prítomná. Naskrz netradičnú interpretáciu tradičnej cirkevnej náuky si
dovoľujem uviesť preto, lebo predstavuje vhodnú metaforu pre vyjadrenie zámeru
môjho vedecko-pedagogického kerygmatického snaženia, ktoré som si v roku
2011 dovolil pomenovať ako „umenie voňavkára – opus unguentarii“ (por. Ex
30,34-36). Je ním nová, takpovediac „zmyslovo zakúsiteľná“, krásna i praktická
interpretácia dogmatických právd katolíckej náuky spôsobom, ktorá by umožnila
adresátom vdychovať „Kristovu ľúbeznú vôňu“, „vôňu jeho poznania“ a jeho učenia
(por. 2 Kor 2,14-15; Jn 12,3). To všetko – v perspektíve Huga Rahnera – vyžaduje
niečo pomerne náročné, na čo poukazuje autor v nasledovných vetách:

V dejinách Cirkvi to bolo vždy takto: milosť Ducha naplnila celý dom, až keď
bol rozbitý alabaster (por. Mk 14,3; Jn 12,3). Táto vôňa Ducha je potom sladkým
očakávaním budúcich vecí: „Šíril si sladkú vôňu a ja som ju vdychoval a túžil som
po tebe… Dotkol si sa ma a zahorel som túžbou po tvojom pokoji“, hovorí Augustín
vo svojich Vyznaniach s nesmrteľným výrazom. Takáto vôňa by mala prevoňať
celú našu kerygmu.

Aby sa vôňa Ducha – náuka naplnená radostnou zvesťou prekračujúcou
dimenzie viditeľného sveta – mohla uvoľniť, je nevyhnutné bolestivé rozbitie
alabastrovej nádoby, v ktorej sa vonný olej uchováva. Pod alabastrovou nádobou je
v prvom význame slova správne rozumieť ľudské srdce – srdce kňaza, teológa, hlá-
sateľa, ktoré je častokrát skamenené, či zatvrdnuté, a preto potrebuje „pedagogické
sprevádzanie ku Kristovi“: „Niekedy máme zatvrdnuté srdce i myseľ, zabúdame,
zabávame sa a prichádzame priam do extázy vďaka veľkým možnostiam, ktoré
táto spoločnosť ponúka. Takto sa vytvára istý druh odcudzenia.“ Obraz rozbitého
alabastra však znesie aj druhú interpretáciu: teológia, ktorá sa neraz podobá
na alabastrovú nádobu – umelecky vzácnu, avšak hermeticky uzatvorenú a
nepriepustnú pre oblažujúcu vôňu Kristovej kerygmy, potrebuje transformáciu.
Ide o transformáciu čisto vedeckej teológie pod zorným uhlom veľkého diela, ku
ktorému je teológia povolaná – ohlasovanie spásy.

Rosa nigra, Rosa mystica, Rosa Theologiae Kerygmaticae – ora pro nobis.

ACTA 2/2025 125



Inauguračná prednáška

Použitá literatúra

AUGUSTÍN. Vyznania, X, 27, Bratislava 1997.

COSENTINO, F. Sui sentieri di Dio, Cinisello Balsamo 2012.

DE CONINCK, L. La Théologie Kèrygmatique, Lumen Vitae 3 (1948), 103-119.

DE FIORES, S. Maria madre di Gesù. Sintesi storico-salvifica, Bologna 1995.

DE FIORES, S. Kto je pre nás Mária?, Trnava 2003.

DE VILLAMONTE, A. La theología kerigmática, Barcelona 1963.

ESTEBAN ROMERO, A. Predicacion viviente al dia, Madrid 1956.

FABRO, C. „Nová teológia: Teológia kázania“, Divus Thomas 19 (1942), 207-208.

FRONC, G. Teológia a matematika, Bratislava 2022.

HERIBAN, J. Príručný lexikón biblických vied, Bratislava 1994.

HLAD, Ľ. Hugo Rahner (1900 – 1968) – prítomnosť jeho kerygmatického odkazu
v Magistériu a teológii zameranej na novoevanjelizačnú prax. Kerygmaticko-ludická
teologická reflexia. In: Verba Theologica 1 (2021), 6-28.

HLAD, Ľ. Hugo Rahner e la teologia kerygmatica, Praha 2013.

HLAD, Ľ. Hugo Rahner e il suo messagio teologico dopo 50 anni: riflessione
kerygmatica, cordiale e ludica, in Rivista teologica di Lugano 2 (2019), 345-365.

HLAD, Ľ. Perspektívy mariológie v postmoderne a čase novej evanjelizácie, Bratislava
2023.

HLAD, Ľ. Polemika – Je pentekostálna religiozita spiritualitou? Rozmer 2 (2019), 33-37.

HLAD, Ľ. Polemika – posledná reformácia, Rozmer 22 (2019), 21-24.

HLAD, Ľ. Polemika – Fenomén uzdravenia, Rozmer 1 (2019), 37-39. HLAD, Ľ. Polemika
– Líderstvo v Cirkvi, Rozmer 2 (2020).

HLAD, Ľ. Polemika – Čo je viera?, Rozmer 3 (2020), 28-32.

HLAD, Ľ. Polemika – Čo je viera? 2. časť, Rozmer 4 (2020), 29-32.

HLAD, Ľ. Polemika – O viere – pravá kresťanská radosť, Rozmer 3 (2021), 37-39.

HLAD, Ľ. Náčrt teológie sviatostí podľa Ph. J. Rosata, jej aktuálnosť a inšpiratívny
potenciál pre súčasný ekleziálny kontext. In: Verba Theologica, 2 (2022), 37-62.

HLAD, Ľ. Meditácia o vôni a teológii alebo teológia ako umenie voňavkára, in Verba
Theologica 2 (2011), 96-97.

HLAD, Ľ. Cirkev v postmoderne, Terezín 2016.

HLAD, Ľ. Princíp spoluvykúpenia ako esencia fatimsky inšpirovanej mariológie Pavla
M. Hnilicu: historicko-teologická štúdia. In: Studia Theologica, 2 (2021), 125-150.

HLAD, Ľ. S výhľadom do nekonečna. Náčrt etického profilu osobnosti lekára a
komplementárne terapeutické postupy v diele Pavla Straussa. In J. Dolista (ed.),
Práce pomáhajících profesí v oblasti zdravotnictví a sociální péče. Praha 2010, 124-131.

126 ACTA 2/2025



Inauguračná prednáška

HLAD, Ľ. Teológia kríža. Interpretácia duchovnej cesty človeka v literárnom a
mysliteľskom diele Pavla Straussa, Verba Theologica, 2 (2015), 15-29.

HLAD, Ľ. Paul Strauss and his Philosophical-Religious Interpretation of the Phenome-
non of Dying, Death and Psychical-Physical Suffering. In P. Maturkanič, I. Tomanová-
Čergeťová (ed.), Spiritual and Social Experience in the Context of Modernism and
Postmodernism: (Interdisciplinary Reading of the Phenomenon). Morrisville 2021, 341-
363.

HLAD, Ľ. Duchovná cesta Pavla Straussa ako Via Crucis. In M. Kučerková (ed.),
Duchovná cesta a jej podoby v literatúre: zborník z medzinárodnej konferencie konanej
v Nitre v dňoch 13.-15. mája 2015, Nitra 2015, 215-220.

HORKA, R. Starokresťanská latinská poézia, Bratislava 2020.

HRABOVEC, E., V. JUDÁK. Eduard Nécsey. „Un protagonista conciliare sconosciuto
da oltrecortina“, in Philippe CHENAUX, Kirill Plamen KARTALOFF (ed.), Il Concilio
Vaticano II e i suoi protagonisti alla luce degli archivi, Città del Vaticano 2017, 119-134.

KONDRLA, P.; ĎURKOVÁ, E. (ed.), Aktuálne trendy v religiozite na Slovensku, Nitra
2019, 41-42.

KRUPA, J., Presnejšie formulovanie katolíckej doktríny I, Bratislava 2020.

KUNICIC, P. J., S. Thomas et Theologia Kerigmatica, Angelicum 32 (1955), 35-51.

LETHEL, F.-M., Teológia svätých, Prešov 2015.

MATURKANIČ, P.; TOMANOVÁ-ČERGEŤOVÁ, I.; KRÁLIK, R.; HLAD, Ľ.; ROUBA-
LOVÁ, M.; MARTIN, J. G.; JUDÁK, V.; AKIMJAK, A.; PETRIKOVIČOVÁ, A., The
Phenomenon of Social and Pastoral Service in Eastern Slovakia and Northwestern
Czech Republic during the COVID-19 Pandemic: Comparison of Two Selected Units
of Former Czechoslovakia in the Context of the Perspective of Positive Solutions.
International Journal of Environmental Research and Public Health, 4 (2022), 1-16.

MEDZINÁRODNÁ PÁPEŽSKÁ MARIÁNSKA AKADÉMIA. Matka Páně. Památka –
přítomnost – naděje, Kostelní Vydří 2003.

MESSAGGIO AI PARTECIPANTI… Spagna (8 settembre 1992): Insegnamenti di
Giovanni Paolo II. XV/2 (1992), 138-144.

MOHELNÍK, B. (ed.). Tomáš Akvinský – O svátostech obecně, Praha 2019.

NICOLACI, M. Il kerygma del Nuovo Testamento e i legami affettivi, in C. Torcivia
(ed.), Il kerygma cristiano e i legami affettivi, Trapani 2009, 74-75.

PAGAZZI, G. C. Kerygma, non-credenza e legami affettivi, in C. Torcivia (ed.), Il
kerygma cristiano e i legami affettivi, 113-114.

PAŠTEKA, J. (ed.). Zobrané literárne a mysliteľské diela I., Prešov 2009.

RAHNER, H. Mária a Cirkev, Trnava 1997.

RAHNER, H. Prius corde quam corpore, in Communio 1 (2012).

RAHNER, H. Erdgeist und Himmelsgeist in der patristichen Theologie, Sonderdruck
Eranos-Jahrbuch 1945, XIII. Zürich 1946.

ACTA 2/2025 127



Inauguračná prednáška

RAHNER, H. Mater Ecclesia, Milano 1975.

RAHNER, H. Miti greci nell´interpretazione cristiana, Bologna 2011.

RAHNER, H. Chiesa e struttura politica nel cristianesimo primitivo, Milano 1990.

RAHNER, H. Simboli della Chiesa, Cinisello Balsamo 1995.

RATZINGER, J. Fondazione sacramentale dell’esistenza cristiana, G.L. Müller (ed.),
Opera omnia XI – teologia della liturgia, Città del Vaticano 2010, 237-239.

REIMER, T. Základy katechetiky, Bratislava 2020.

RUTA, J. C. Teología de la Predicación, Revista de Teología 1 (1950), 68-72.

SALMANN, E. Scienza e spiritulità. Affinità elettive, Bologna 2009.

SCHMEMANN, A. Maria a Duch Svätý, in Communio 1 (2012).

SPEYER, A. VON. Mária služobnica Pána, Nitra 2010.

STOLZ, A. De Theologia Kerygmatica, Angelicum 17 (1940), 337-351.

STRAUSS, P. Hviezdy sa neurážajú, Zobrané literárne a mysliteľské diela, III, Prešov
2009.

STRAUSS, P. Paul Strauss II. Aplikovaná psychologie, 10 (2021), 898-911.

ŠANTAVÝ, P. Umelá inteligencia, dobrý sluha a zlý pán?, Bratislava 2023.

ŠTRBA, B. Všeobecný úvod do Svätého písma, Badín 2014.

ŠURÁB, M. Homiliae gaudium, Nitra 2018.

ŠURÁB, M. Terapeutický rozmer homílie, Bratislava 2008.

TORCIVIA, C. (ed.). Il kerygma cristiano e i legami affettivi, Trapani 2010.

VIVODA, M. Uvedenie do morálnej teológie, Bratislava 2021.

128 ACTA 2/2025



Knižná recenzia

Knižná recenzia

Andrea BLAŠČÍKOVÁ – Rastislav NEMEC. Cnosti v celistvom vzdelávaní.
Bratislava: Minor, 2025. ISBN 978-80-89888-55-9

Oľga Gavendová

Vydavateľstvo Minor nedávno vydalo učebnicu Andrey Blaščíkovej a Rastislava
Nemca Cnosti v celistvom vzdelávaní. Autori sa téme cností venujú dlhodobo.
Okrem odborných štúdií treba pripomenúť publikáciu Cnosti a dobrý život (Minor,
2024). Nová učebnica reflektuje reformu politiky vzdelávania z roku 2008 a
nový Štátny vzdelávací program pre základné školstvo na Slovensku z roku
2023. V politike vzdelávania sa začal klásť dôraz na kompetencie, ktoré žiaci
a študenti získavajú celoživotne a pomáhajú im úspešne sa začleniť do života
spoločnosti a uplatniť sa v zamestnaní. Dôraz sa kladie aj na charakter absolventa
vzdelávania. Autori si uvedomujú, že prax je iná: prevláda praktické a pragmatické
nastavenie vzdelania, absentujú ostatné stránky života: pravda, múdrosť, dar, krása
(s. 8). Vytráca sa potreba celistvej výchovy a vzdelania, formácia človeka ako
človeka, ktorý má nielen pracovať, ale aj žiť šťastne svoj život. Neraz absentuje
vedenie k životnej múdrosti, k hľadaniu pravdy, učenie vidieť súvisy. Aby učiteľ
mohol svojich zverencov vzdelávať celistvo, sám musí byť na to „kompetentný“,
to znamená „celistvo vzdelaný“. A to je zámer učebnice: vysvetliť, čo celistvé
vzdelanie je, ako k nemu napomôžu cnosti, zároveň prispieť k celistvému vzdelaniu
budúcich pedagógov a tým ich urobiť kompetentnými v celistvom vzdelávaní.
Autori sa opierajú o dielo nemeckého filozofa Josefa Piepera, najmä o jeho ideu
celistvého vzdelania.

Učebnica má pevne stanovenú štruktúru. Je rozdelená na šesť celkov. Každá
téma sa najskôr prezentuje vo vybraných krátkych filmových ukážkach, ktoré
poukazujú na prepojenie s konkrétnymi každodennými situáciami. Nasleduje text,
ktorý sa číta a interpretuje. Autori si zvolili dve eseje J. Piepera: „Celistvé vzde-
lanie“ a „Aktuálnosť kardinálnych cností: rozumnosť, spravodlivosť, statočnosť,
umiernenosť“, ktoré vyšli v knižke Eseje (Minor, 2024). Nasleduje výklad témy.
Autori učebnice sa neobmedzili len na uvedené eseje, ale prepájajú ich s inými

ACTA 2/2025 129



Knižná recenzia

Pieperovými dielami. Sú presvedčení, že zmysel textov sa lepšie odhaľuje v širších
súvislostiach. Výklad dopĺňajú schémy, ktoré umožňujú lepšie sa zorientovať
v problematike. Na záver každej kapitoly ponúkajú ako pomôcku otázky, ktoré
majú pomôcť pochopiť tému. Vhodnou pomôckou je aj zoznam kľúčových diel,
vďaka ktorým si študent môže rozšíriť svoje poznatky o danej problematike.

Prvá kapitola podáva základy idey celistvého vzdelania. Pomáha pochopiť,
čo znamená vzdelávať človeka ako človeka, učí vnímať skutočnosť, užasnúť nad
ňou, nehľadať v nej len úžitkovosť, ale učí, ako nadviazať s ňou vzťah, nechať
sa ňou osloviť, obohatiť. Pretože „človek sa má stať tým, čím už v možnosti je.
Preto nemá žiť podľa ľubovôle, momentálnej chute a preferencií, ale podľa miery,
ktorú rozum vypozoroval z reality“ (s. 40). Poznanie pravdy (o sebe, o svete) vedie
potom aj k správnemu konaniu a k správnemu životu.

Druhá kapitola vovádza do úlohy cností v celistvom vzdelaní. Vysvetľuje
pojem cnosť v tradičnej filozofii, sleduje dôvody, prečo sa z nášho jazyka i života
vytráca a prečo sa v definovaní, v čom spočíva dobrý život, nahrádza pojmom
„charakter“. Nakoniec predstaví štyri kardinálne cnosti, ich prepojenie s prirodze-
nou oblasťou skutočnosti i možnosť pre kresťanov otvoriť sa nadprirodzeným
darom viery, nádeje a lásky.

Tretia kapitola sa venuje cnosti rozumnosti. Umožňuje vidieť dobro, ktoré má
byť vykonané. Rozumnosť je „naša schopnosť postrehnúť to, na čom záleží a čo
sa má vykonať v konkrétnej situácii, uprostred konkrétnych premenných nášho
života“ (s. 79). Vidieť dobro však nestačí. Jeho uskutočnenie závisí od vôle a od
mravných cností, ktoré ju zdokonaľujú. Medzi nimi rozhodujúcu úlohu zohráva
cnosť spravodlivosti, ktorá je predmetom štvrtej kapitoly. Spravodlivý človek
je dobrý človek. Dobro chce nielen pre seba, ale aj pre druhých ľudí, dáva im
to, čo im patrí. Preto je to „cnosť ľudského spolunažívania“ (s. 101). Zaujímavé
je upozornenie, že nie vždy dokážeme dať každému to, čo mu patrí. Sú určité
vzťahy, ktoré nedokážeme adekvátne odplatiť za to, čo sme dostali, a to sú vzťahy
k rodičom, spoluobčanom, k vlasti, k učiteľom a úradným osobám, k dobrodincom,
priateľom a k Bohu. Autori učebnice vysvetľujú, prečo sa cnosť religio zaraďuje
pod spravodlivosť (porov. s. 107-109).

Niekedy nie je ľahké byť spravodlivým, vyžaduje sa cnosť statočnosti, ktorej
sa venuje piata kapitola. Základnými úkonmi statočnosti je dokázať strpieť
zlo a dokázať sa mu postaviť. Autori vysvetľujú, že úlohou statočnosti nie je
zničiť alebo vykoreniť strach, lebo je prirodzený a chráni nás, ale nedopustiť,
aby nás strach odradil od uskutočňovania dobra (porov. s. 118). Statočnosť sa
neraz prejavuje v beznádejných situáciách, preto za kľúč k pochopeniu cnosti
statočnosti autori považujú nádej, ktorá môže mať rôzne podoby, od prirodzených
podôb až po nadprirodzenú nádej, nádej ako teologálnu cnosť. Posledná šiesta

130 ACTA 2/2025



Knižná recenzia

kapitola sa venuje cnosti umiernenosti, ktorá usmerňuje ľudské túžby udržiavajúce
existenciu človeka. Ak ich neusmerní, môžu ho vnútorne rozvrátiť, ba viesť až
k sebazničeniu. Ide o prirodzené sily, ktoré nemožno potlačiť, ale dať im orientáciu,
aby viedli k rozvoju človeka. Pre lepšie vysvetlenie autori učebnice umiernenosť
spájajú s usilovnosťou alebo hĺbavosťou (studiositas) a jej opakom, teda s neresťou
všetečnej zvedavosti (curiositas). Prostredníctvom nich ukazujú, že spôsob, akým
človek vnáša disciplínu do svojej prirodzenej túžby vidieť, môže mať významný
dopad nielen na jeho kritické myslenie, ale aj na celkový stav roztržitosti, apatie
až paralýzy a beznádeje, ktorý sa často prejavuje medzi súčasnými študentmi.

Učebnica je síce prioritne určená študentom, ktorí sa pripravujú na svoje po-
volanie pedagóga, ale je aj výbornou pomôckou pre každého, kto sa neobmedzuje
len na získavanie informácií, ale chce dobre prežiť svoj život.

ACTA 2/2025 131



Autori príspevkov

Autori príspevkov

Prof. ThDr. Anton Adam, PhD., Rímskokatolícka cyrilometodská
bohoslovecká fakulta Univerzity Komenského v Bratislave,
Kapitulská 26, 814 58 Bratislava 1, anton.adam@frcth.uniba.sk

Doc. PhDr. Oľga Gavendová, PhD., Rímskokatolícka cyrilometodská
bohoslovecká fakulta Univerzity Komenského v Bratislave,
Kapitulská 26, 814 58 Bratislava 1, gavendova1@uniba.sk

Prof. ThDr. Ľubomír Hlad, PhD., Ústav pre výskum kultúrneho dedičstva
Konštantína a Metoda pri Filozofickej fakulte Univerzity Konštantína Filozofa
v Nitre, Trieda Andreja Hlinku 1, 949 01 Nitra, pracovisko@ukf.sk

Prof. PhDr. Zlatica Plašienková, PhD., Filozofická fakulta
Univerzity Komenského v Bratislave, Gondova 2, 818 01 Bratislava 1,
zlatica.plasienkova@uniba.sk

Doc. ThDr. Tibor Reimer, PhD., Rímskokatolícka cyrilometodská
bohoslovecká fakulta Univerzity Komenského v Bratislave,
Kapitulská 26, 814 58 Bratislava 1, tibor.reimer@frcth.uniba.sk

Doc. PhDr. Jozef Uram, PhD., Rímskokatolícka cyrilometodská
bohoslovecká fakulta Univerzity Komenského v Bratislave,
Kapitulská 26, 814 58 Bratislava 1, juram@frcth.uniba.sk

Doc. Jeffrey Dirk Wilson, PhD., The Catholic University of America,
Washington, D.C., 100 Aquinas Hall, Washington, D.C. 20064,
wilsonjd@cua.edu

132 ACTA 2/2025



ACTA
facultatis theologicae
Universitatis Comenianae Bratislavensis
Ročník XXII. (2025), číslo 2, vychádza dvakrát do roka 
Dátum vydania: 12/2025
Vydáva: Rímskokatolícka cyrilometodská bohoslovecká fakulta Univerzity Komenského 
v Bratislave, Kapitulská 26, 814 58 Bratislava 1, IČO: 0039786510
Adresa redakcie: Rímskokatolícka cyrilometodská bohoslovecká fakulta Univerzity Komenského 
v Bratislave, Kapitulská 26, 814 58 Bratislava 1, tel.: 02/32 77 71 20, e­mail: acta@frcth.uniba.sk
Objednávky: Publikáciu si môžete objednať na e­mailovej adrese: kniznica@frcth.uniba.sk 
Predseda Redakčnej rady: prof. ThDr. Jozef KRUPA, PhD. (RKCMBF UK Bratislava, SK)
Redakčná rada: SSDr. Stefan ATTARD (University of Malta, Imsida, MT), prof. Dr. theol. Gloria 
BRAUNSTEINER, PhD. (TF TU Trnava, SK), Dr. Tobias HÄNER (Kölner Hochschule für Katho lische 
Theologie, DE), prof. Dr. phil. Emília HRABOVEC, PhD. (RKCMBF UK Bratislava, SK), doc. ThDr. 
Ing. Jozef JANČOVIČ, PhD. (RKCMBF UK Bratislava, SK), prof. ThDr. Viliam JUDÁK, PhD. 
(RKCMBF UK Bratislava, SK), doc. ThDr. Mária KARDIS, PhD. (GTF PU Prešov, SK), assoc. prof. 
Michael KIRWAN (Trinity College Dublin, IE), doc. ThDr. Branislav KĽUSKA, PhD. (PF KU Ružom ­
berok, SK), Dr. Gusztáv KOVÁCS (Pécsi Püspöki Hittudományi Főiskola, HU), prof. ThLic. Miloš 
LICHNER, D.Th. (TF TU Trnava, SK), doc. ThDr. Radoslav LOJAN, PhD. (TF KU Ru žomberok, SK), 
Dr. Jan POLÁK (Univerzita Palackého Olomouc, CZ), assoc. prof. Mark REASONER (Marian 
University in Indianapolis, USA), doc. ThDr. Tibor REIMER, PhD. (RKCMBF UK Bratisla va, SK), Dr. 
Paulo RODRIGUES (Université Catholique de Lille, FR), prof. Henryk SŁAWIŃSKI (Uniwersytet 
Papieski Jana Pawła II w Krakowie, PL), prof. Massimiliano VALENTE (Università Europea di Roma, 
IT), assoc. prof. Gabriele­Ausra VASILIAUSKAITE (Vytauto Didžiojo uni versi tetas, Kaunas, LT)

Všetky štúdie a články boli recenzované.
Výkonný redaktor: prof. ThDr. Jozef KRUPA, PhD. (RKCMBF UK Bratislava, SK) 
Vyšlo ako elektronická verzia publikácie. Elektronická verzia časopisu je primárna. 
The electronic version of the magazine is primary.
S cirkevným schválením Arcibiskupského úradu v Trnave 29. marca 2001, č. 1051/2001 
EV 1180/08  |  ISSN 1335­8081 (tlačená verzia)  |  ISSN 2644­6928 (online verzia)
Bankový účet: 7000149675/8180 Štátna pokladnica

Časopis ACTA facultatis theologicae Universitatis Comenianae Bratislavensis je zaradený v týchto 
databázach: ERIH PLUS (European Reference Index for the Humanities and Social Sciences); 
CEJSH (The Central European Journal of Social Sciences and Humanities).

Publikácia je šírená pod licenciou Creative Commons CC BY­SA 4.0 (vyžaduje sa: povinnosť 
uvádzať pôvodného autora, povinnosť odvodené dielo zdieľať pod rovnakou licenciou ako pôvodné 
dielo). Viac informácií o licencii a použití diela: https://creativecommons.org/licenses/by­sa/4.0/

Príspevky na publikovanie sa požadujú v elektronickej podobe (e­mail). Je potrebné ich dodať v do ­
kumente typu doc (MS Word) alebo docx (MS Word). Príspevky musia obsahovať abstrakt, kľúčové 
slová v slovenskom i anglickom jazyku, zoznam bibliografie a summary v anglickom jazyku. Ruko ­
pisy je potrebné dodať v type písma Times New Roman veľkosti 11 s riadkovaním 1 na stránke A4 so 
štandardnými rozmermi. Pokyny pre autorov príspevkov do časopisu ACTA nájdete zve rej ne né na: 
http://www.frcth.uniba.sk. Redakcia si vyhradzuje právo upraviť titulok príspevku a vykonať potreb ­
né jazykové a štylistické úpravy. Nevyžiadané rukopisy sa nevracajú. 

Contents

Articles

Newman’s Groundwork for a Post­Humean Realist Metaphysics
JEFFREY DIRK WILSON 1

The Legacy of Pierre Teilhard de Chardin for the Contemporary World
ZLATICA PLAŠIENKOVÁ 17

The Principle of Pluralism in the Thought of Jacques Maritain and Ladislav Hanus
OĽGA GAVENDOVÁ 35

The Social Dimension of Human Being in the Thought of Edith Stein
JOZEF URAM 53

The Apostolic Exhortation Marialis Cultus and its Continuing Relevance 
in the Life of the Catholic Church
ANTON ADAM 72

The Competencies of Teachers of Religious Education 
in the Context of the Educational Reform in Slovakia
TIBOR REIMER 93

Inaugural lecture

Perspectives of Kerygmatic Theology 
in the Setting of Academic Theological­Spiritual Formation
ĽUBOMÍR HLAD 106

Review
OĽGA GAVENDOVÁ 129

Authors of contributions 132



ISSN 1335­8081

ACTA
FACULTATIS THEOLOGICAE
UNIVERSITATIS COMENIANAE BRATISLAVENSIS

ROČNÍK XXII  |  ČÍSLO 2/2025

Články

Newmanovo zakotvenie v posthumeovskej realistickej metafyzike
JEFFREY DIRK WILSON 1

Odkaz diela Pierra Teilharda de Chardina pre súčasnosť
ZLATICA PLAŠIENKOVÁ 17

Princíp pluralizmu v myslení Jacquesa Maritaina a Ladislava Hanusa
OĽGA GAVENDOVÁ 35

Sociálny rozmer človeka v myslení Edity Steinovej
JOZEF URAM 53

Apoštolská exhortácia Marialis Cultus a jej stála aktuálnosť v živote Katolíckej cirkvi
ANTON ADAM 72

Kompetencie učiteľa náboženskej výchovy v kontexte reformy školstva na Slovensku
TIBOR REIMER 93

Inauguračná prednáška

Perspektívy kerygmatickej teológie 
v prostredí akademickej teologicko­duchovnej formácie       
ĽUBOMÍR HLAD 106

Knižná recenzia
OĽGA GAVENDOVÁ 129

Autori príspevkov 132


